
The Oriental Studies, 2025, № 96                                                                  131

©  2025 I. Otroshchenko; Published by the A. Yu. Krymskyi Institute of 
Oriental Studies, NAS of Ukraine on behalf of The Oriental Studies. 
This is an Open Access article distributed under the terms of the Creative 
Commons Attribution License (https://creativecommons.org/licenses/by-
nc/4.0/).

ISSN 2415-8712 (on-line); ISSN 1682-671X (print)
Shodoznavstvo, 2025, No. 96, pp. 131–170

doi: https://doi.org/10.15407/skhodoznavstvo2025.96.131

UDC 94(516)“192”

The Liberation Aspirations of the Mongols
of Xinjiang in the Mid-1920s through the Eyes
of the Roerich Family

I. Otroshchenko
DSc (History), Senior Fellow
A. Yu. Krymskyi Institute of Oriental Studies, NAS of Ukraine
4, Hrushevskoho Str., Kyiv, 01001, Ukraine
iva.otroshchenko@gmail.com 
ORCID: 0000-0003-3508-7954

The Central Asian expedition of the Roerich family (1925–1928) was one 
of the greatest achievements in their extraordinary creative biography. In 
1925–1926, during their visit to Xinjiang, the Roerichs paid special attention 
to the Mongolian population of the province and its moods. The study is 
based on the diaries and travel notes of the Roerichs themselves and archival 
materials. The article highlights the situation of the Karashar Torguts in the 
1920s and the figure of their ruler, the Toïn Lama, and the history of his 
reign, as well as the then spread of pan-Mongol narratives among the Mon-
gols of Xinjiang, which the Roerichs witnessed during their expedition. Spe-
cial attention is paid to the plans and attempts of the Roerich family (using 
the example of the Toïn Lama case) to combine the liberation aspirations of 
the Mongols of Xinjiang with their own discourse on the creation of a new 
Buddhist confederation in East Asia. The Roerichs’ interest in the figure of 
the ruler of the Karashar Torguts is explained both by his influence and popu-
larity in Xinjiang, and by his Buddhist background. The Roerichs could see 
in him a popular tulku-ruler in the world of Northern Buddhism with his own 
armed forces, who would contribute to their dream campaign to Lhasa in or-
der to restore the positions and elevate the 9th Panchen Lama to supreme 



І. В. Отрощенко

132                                                                         Сходознавство, 2025, № 96

power in Tibet. The presence of trusted lamas in the expedition was intended 
to contribute both to the dissemination of the Roerichs’ appeals in Buddhist 
monasteries along the expedition’s route and to emphasize the expedition 
members’ interest in Buddhism and their socio-political projects and ambi-
tions.

Keywords: Toïn Lama, Nicholas Roerich, Helena Roerich, George Roe�-
rich, Karashar Torguts, Lamas, Mongols, Pan-Mongolism, Xinjiang

І. В. Отрощенко
Визвольні прагнення монголів Сіньцзяну
в середині 1920-х рр. очима родини Реріхів

Вступ
Центральноазійська експедиція родини Реріхів (1925–1928) 

стала одним з найбільших досягнень у їхній непересічній твор-
чій біографії, якому й досі не забуває віддавати належне сучасна 
наукова думка. Надзвичайно цікавим етапом цієї подорожі стали 
мандри Сіньцзяном 1925–1926 рр. – віддаленою китайською про-
вінцією, яка внаслідок буремних історичних подій першої поло-
вини ХХ ст. здобула більше свободи і менше контролю від цен-
тральної влади. Під час відвідин Сіньцзяну Реріхи особливу 
увагу звертали на монгольське населення провінції та його на-
строї і залишили багато унікальних спостережень та замальовок 
із життя номадів. У тодішньому Сіньцзяні помітною та впливо-
вою постаттю був правитель карашарських торгутів Цецен Пун-
цаг геген1, якого зазвичай називали Тойн-ламою2 (1887–1932). 
Саме на знайомство з ним Реріхи покладали великі надії, споді-
ваючись зустріти підтримку своїм амбітним задумам. 

Мета дослідження: дослідити плани та намагання родини Ре-
ріхів поєднати визвольні прагнення монголів Сіньцзяну із влас-
ним дискурсом про створення нової буддійської конфедерації на 
теренах Східної Азії. Меті підпорядковані такі завдання: 1) роз-
глянути становище карашарських торгутів у 1920-х рр., постать 
їхнього правителя Тойн-лами та історію його правління; 2) ви-
світлити тодішнє буддійське забарвлення дискурсу Реріхів та за-
лучення ними лам до складу Центральноазійської експедиції; 

1 Геген (монг. гэгээн) – один із найвищих санів північнобуддійського 
духовенства; титул переродженця.

2 Тойн, тойд (монг.) – лама, чернець аристократичного походження.



Визвольні прагнення монголів Сіньцзяну в середині 1920-х рр. ...

The Oriental Studies, 2025, № 96                                                                  133

3) розкрити історію знайомства Реріхів із Тойн-ламою; 4) визна-
чити панмонгольський акцент у дискурсі Реріхів.

Ряд дослідників вивчали історію перебування Реріхів у Сінь-
цзяні в контексті своїх фундаментальних досліджень, присвяче-
них здебільшого загалом феномену родини Реріхів та їхній істо-
рії [Meyer, Brysac 1999; Росов 2002; Андреев 2008; Хохлов 2009; 
Обухов 2012; Andreev 2014; McCannon 2022 та ін.]. Серед бага-
тьох фундаментальних досліджень політичної історії Сіньцзяну 
у ХХ ст. згадаємо лише кілька, що стали авторці в особливій 
пригоді [див.: Forbes 1986; Jacobs 2011; 2016; Hasanli 2021; Mill-
ward 2022]. Зокрема, історія монголів Сіньцзяну в першій трети-
ні XX ст. також час від часу ставала об’єктом уваги дослідників 
[див., наприклад: Lattimore 1950, 134–137; Кузьмин 2014; Kuz’min 
2014; Отрощенко 2016; Алпысбес, Ергалиева 2018]. Наскільки 
відомо авторці, запропонована на розгляд у цій статті проблема-
тика (як і історія правління Тойн-лами) ще не була предметом 
окремого ґрунтовного розгляду3. 

Дослідження спирається на документальні матеріали, як-от 
щоденники та дорожні нотатки самих Реріхів [Рерих Е. И. 2008, 
2009a–b; 2012; Рерих Н. К. 1992; 2015; Рерих Ю. Н. 2012]. Осо-
бливу увагу привертають публікації Х. Хаслунда-Крістенсена 
(Henning Haslund-Christensen), данського письменника-мандрів-
ника та антрополога, учасника експедиції Свена Гедіна до Сінь-
цзяну (1927–1935 рр.) [Lieutenant Haslund’s Report 1933; Haslund 
1935]. Авторка також залучала матеріали Російського державно-
го архіву соціально-політичної історії (далі – РДАСПІ), Росій-
ського державного військового архіву (далі – РДВА) та Архіву 
Музею Реріхів (Музей Реріхів: філія Державного музею Сходу).

Тойн-лама – правитель-регент карашарських торгутів
У середині жовтня 1925 року Центральноазійська експедиція 

прибула до Сіньцзяну. На той час сам Сіньцзян залишався вели-
кою мірою незалежним від центрального урядового контролю, 
його внутрішня та зовнішня політика перебувала в руках провін-
ційних губернаторів. Під час цієї частини подорожі особливу 

3 Ця проблематика частково висвітлювалася в доповіді авторки на 
Міжнародній науковій конференції “ХХVІІІ Сходознавчі читання 
А. Кримського” (Київ, 26–27 червня 2025 р.) і, відповідно, в оприлюд�-
нених матеріалах конференції. Див.: [Отрощенко 2025].



І. В. Отрощенко

134                                                                         Сходознавство, 2025, № 96

увагу мандрівників привернув Карашарський округ Сіньцзяну, 
де Реріхи опинилися 26 березня 1926 р. (про причини такого ін-
тересу йтиметься нижче). На цих теренах кочували торгути4 та 
хошути5. Кочове населення управлялося на особливих засадах – 
родовими князями та правителями. Місцеві торгути традиційно 
підкорялися хану, який мешкав у містечку Хотон-сумбул, а в се-
редині 1920-х років – Тойн-ламі, дядькові молодого хана [Ре-
рих Ю. Н. 2012, 158]. Загалом же в першій чверті ХХ ст. кара-
шарські монголи перебували у віданні безпосередньо губернатора 
Сіньцзяну. 

Торгути були найчисленнішими з усіх монгольських народів 
Сіньцзяну, а карашарські торгути – ще й найбагатшою, найвпли-
вовішою та найчисленнішою групою поміж іншими [The peoples 
of Sinkiang 1930, 233]. Російський мандрівник М. Пєвцов під час 
своєї Тибетської експедиції (1889–1891) визначав кількість кара-
шарських торгутів до 30000, а хошутів – у 8000 осіб [Певцов 
2010, 713]. У першій половині 1940-х рр., за різними оцінками, у 
Сіньцзяні проживало від 70000 до 85000 торгутів [Jacobs 2016, 
144; Hasanli 2021, 17].

За агентурними даними радянської розвідки, монголи Сінь-
цзяну дивилися на монгольський визвольний рух переважно по-
зитивно, у будь-якому разі їхні князі та чиновники намагалися 
спрямувати думки підлеглого населення в бік національної само-
бутності та незалежності [РДВА, ф. 25895, оп. 1, спр. 832, арк. 256; 
спр. 845, арк. 267]. Водночас певні сепаратистські настрої були й 
серед торгутів Карашарського округу на чолі з Тойн-ламою. 
Правитель-регент із власним збройним загоном у радянських до-
повідних нотатках часто фігурував як “геген-нойон”. Це визна-
чення підкреслювало “подвійний” статус Тойн-лами – як тулку6 і 

4 Торгути (торгоути) – монгольський народ, колись входили до скла-
ду ойратів, проживали на теренах Кобдо, Алтайського округу та Сінь-
цзяну [більше див.: Китинов 2017; Бакаева, Юша 2019, 181–182].

5 Хошути (хошоути) – субетнічна група у складі монголів.
6 Тулку (тиб.) – особа, визнана за реінкарнацію будь-якого видатно-

го діяча буддизму або персонажа пантеону в тибетській буддійській 
традиції. Система тулку виникла в Тибеті в XIII столітті. Відтоді були 
створені численні лінії тулку, причому кожний тулку відігравав особли-
ву роль у збереженні та поширенні певних учень.



Визвольні прагнення монголів Сіньцзяну в середині 1920-х рр. ...

The Oriental Studies, 2025, № 96                                                                  135

водночас як представника монгольської знаті. Х. Хаслунд-Кріс-
тенсен, який особисто знав Тойн-ламу і якому ми завдячуємо 
більшістю відомої інформації про торгутського правителя7, за-
значає, що всі називали його просто гегеном або Тойн-ламою 
[Haslund 1935, 240]. Він перебрав владу після смерті в 1920 р. 
молодшого брата, торгутського хана, оскільки його племінник, 
молодий ван, був ще неповнолітнім. Тойн-лама, зрештою, завою-
вав довіру та авторитет не лише серед жителів свого ханства, а й 
серед усіх інших монголів Сіньцзяну, які відчували на собі його 
вплив [РДВА, ф. 25895, оп. 1, спр. 831, арк. 37]. Ю. М. Реріх у 
своїх подорожніх нотатках називає Тойн-ламу “однією з найви-
датніших особистостей Сіньцзяну” [Рерих Ю. Н. 2012, 158].

Інші сторонні спостерігачі характеризували правителя як лю-
дину культурну, люб’язну та вельми шановану [Recent events… 
1934, 83], казали, що “Геген – надзвичайно розумна людина, ввіч-
лива, добре обізнана та дуже багата” [The peoples of Sinkiang 
1930, 233]. Його називали навіть духовним главою всіх монголів 
провінції8. “Він бував у Лхасі, був багатим, здібним і впливовим, 
лицарем шведського ордену Густава9 і, безумовно, найважливі-
шою некитайською персоною в провінції” [Recent events… 1934, 
83]. Х. Хаслунд-Крістенсен згадував одну з їхніх бесід, у якій 
Тойн-лама

розповів нам багато цікавих епізодів і подій своєї юності в 
Лхасі, Ташілгунпо та інших святих місцях буддизму. Він розпо-
вів нам про свого попередника, старшого Сенчена Гегена, та 
його дружні відносини з англійцями, від яких він отримав багато 
дорогих подарунків, що стали приводом для ненависті та за-
здрості з боку Далай-лами і, врешті-решт, призвели до вбивства 
7 Перший візит Хаслунда-Крістенсена до Тойн-лами відбувся в 

жовтні 1928 р. [Lieutenant Haslund’s Report 1933, 323].
8 Це перебільшення. У релігійному аспекті монголи Сіньцзяну під-

порядковувалися далай-ламам. Їхні вищі лами здобували освіту в Ти-
беті. Тойн-лама був навіть не єдиним гегеном у Сіньцзяні [РДВА, 
ф. 25895, оп. 1, спр. 845, арк. 261–262].

9 У 1929 р. шведський король Густав V зробив Тойн-ламу командо-
ром шведського ордену (Vasaorden (швед.) – нагорода за цивільні за-
слуги) на знак вдячності за подаровану йому гегеном храмову юрту 
[Lieutenant Haslund’s Report 1933, 334].



І. В. Отрощенко

136                                                                         Сходознавство, 2025, № 96

Сенчена Гегена. Щоб уникнути подальших переслідувань, Сен-
чен Хутухта10… втілився в могутньому тілі другого сина хана 
торгутів, якого навіть Далай-лама мав остерегтися ранити [Lieu-
tenant Haslund’s Report 1933, 333–334].

Коли старший брат Тойн-лами помер, його синові було всього 
чотири роки, і геген, який доти багато років проводив у паломни-
цтвах до святих місць буддизму, був спішно викликаний додому 
з Тибету. Піддані торгути казали, що зі сходженням нового пра-
вителя для них почався чудовий час, стада коней та великої рога-
тої худоби множилися, а умови життя народу покращувалися 
[Lieutenant Haslund’s Report 1933, 328]. 1921 року Тойн-лама вже 
як правитель торгутів навіть побував у Лхасі з коротким візитом, 
і його поява в столиці Тибету викликала чимало чуток по всій 
країні [Рерих Ю. Н. 2012, 163].

За словами Ю. Реріха, від самого початку в політиці нового 
правителя виявилися рішучі націоналістичні тенденції, і він зу-
мів викоренити потужний китайський вплив при дворі останньо-
го торгутського хана [Рерих Ю. Н. 2012, 161]. Х. Хаслунд-Кріс-
тенсен був такої ж думки: «Китайці називали регента “сильною 
людиною торгутів”, і вони неодноразово намагалися придушити 
рух, джерелом якого він був і який за кілька років перетворив те, 
що було заляканою сукупністю скотарів, у зухвалу та цілеспря-
мовану кочову націю» [Haslund 1935, 243]. За розвідданими Го-
ловного штабу МНА11, калмиками12 управляв регент, який сприяв 
консолідації калмиків і зростанню їхнього національно-еконо-
мічного добробуту [РДВА, ф. 25895, оп. 1, спр. 832, арк. 451].

Ще в 1920 р. геген налагоджує певні зв’язки з Кобдо та Ургою 
та починає посилено формувати військові загони. Наприкінці 
1920 року він запросив до себе на службу білогвардійця Серебря-
кова, доручивши тому організацію та навчання кавалерійських 

10 Хутухта (монг. хутагт) – “святий”; титул духовних ієрархів вищо-
го рангу. Історію цього перевтілення у викладі Реріхів див.: [Рерих Н. К. 
2010, 152–153; Рерих Ю. Н. 2012, 162–163].

11 МНА – Монгольська народна армія.
12 Для радянської архівної документації того періоду характерне ви-

користання цього етноніма щодо всіх монголів Сіньцзяну. Конкретно в 
цьому випадку йшлося про карашарських торгутів.



Визвольні прагнення монголів Сіньцзяну в середині 1920-х рр. ...

The Oriental Studies, 2025, № 96                                                                  137

частин. За рік були досить добре навчені 3000 осіб, частина з 
яких мала потрібне спорядження та вогнепальну зброю. Проте 
Серебряков невдовзі був заарештований, а гегена китайська вла-
да зобов’язала припинити подальше навчання підлеглих військо-
вої справи [РДВА, ф. 25895, оп. 1, спр. 831, арк. 40; див. також: 
Рерих Ю. Н. 2012, 162]. За іншою інформацією, у 1921 році, коли 
російський генерал-лейтенант А. С. Бакич оголосив себе верхов-
ним правителем Алтайського округу і розпочав бойові дії проти 
китайців, на землі яких знайшов тимчасовий притулок разом зі 
своїм загоном, за наказом тодішнього губернатора Сіньцзяну Яна 
Цзесіня було сформовано два батальйони кавалерії з карашар-
ських монголів. Після ліквідації загрози ці батальйони були роз-
формовані [РДАСПІ, ф. 514, оп. 1, спр. 48, арк. 61].

Тойн-лама купував зброю та боєприпаси в білогвардійців, що 
опинилися на теренах Сіньцзяну, і нібито в англійців через Каш-
гар [Haslund 1935, 241; Кузьмин 2014, 9–10]. Окрім того, подей-
кували, що серед карашарських монголів траплялися неоднора-
зові відрядження людей до Тибету під приводом паломництва 
задля закупки чергової зброї та набоїв. Зокрема, у жовтні 1922 р. 
у степу на південь від Урумчі китайським постом було перехопле-
но караван зі зброєю, який прямував з Тибету до “Карашарсько-
го Хана” [РДАСПІ, ф. 514, оп. 1, спр. 48, арк. 121]. За словами 
Ю. Реріха, десь у 1925 році цей “таємний торгутський шлях у 
Лхасу” був закритий, і губернатор Сіньцзяну Ян Цзесінь заборо-
нив карашарським прочанам залишати рідні оселі [Рерих Ю. Н. 
2012, 162]. Уповноважений НКЗС в Ілійському краї З. Печатни-
ков у політичній довідці (від 24.10.1923) про “автономістський” 
рух серед монголів підтверджував, що серед карашарських мон-
голів нараховується до 3000 добре озброєних і навчених солдатів 
[РДАСПІ, ф. 514, оп. 1, спр. 48, арк. 121].

У 1924 р., під час заворушень у Кашгарі, китайська влада ви-
магала, щоб тойн-лама допоміг своєю кавалерією і постачав 
верблюдів китайським військам. Однак тоді торгутський прави-
тель відмовився посилати своїх вершників, і з тих пір китайці 
збільшили тиск на його народ. На початку 1925 р. тойн-ламі на-
казали направити в Урумчі кавалерію для протидії наступу армії 



І. В. Отрощенко

138                                                                         Сходознавство, 2025, № 96

Фена Юйсяна13 (торгути завжди були у складі військового резер-
ву Сіньцзяну). Вищезгаданого російського інструктора заарешту-
вали під час його поїздки до Урумчі і вислали із Сіньцзяну, а 
командиром ескадронів призначили китайського офіцера. Того 
разу регент підкорився вимогам китайців і відіслав до столиці 
провінції три свої ескадрони [Рерих Ю. Н. 2012, 162]. 

У 1925 р. в торгутів було 3 тис. сучасних гвинтівок і нібито 
200 тис. патронів до них і навіть відкрито майстерні для ремонту 
зброї [Кузьмин 2014, 9–10]. У квітні 1925 р. регента з небожем 
викликав до себе Ян Цзенсінь, тодішній губернатор Сіньцзяну 
(1912–1928), і протримав у себе до липня. Всю наявну зброя в 
торгутів було відправлено до Урумчі [Кузьмин 2014, 10]. Регент 
учергове пообіцяв не навчати надалі своїх підданих військової 
справи та закрити майстерні [РДВА, ф. 25895, оп. 1, спр. 831, 
арк. 40]. Пильний нагляд за карашарськими торгутами спосте-
регли і самі Реріхи. 26 березня 1926 р., перед тим як потрапити 
на терени Карашарського округу, “ми підійшли до вузької річко-
вої ущелини, біля якої стояла китайська сторожова застава, і ми 
мали показати наші перепустки на подорож Карашаром. З якоїсь 
невідомої нам причини торгутський район перебував під ретель-
ним наглядом китайців” [Рерих Ю. Н. 2012, 157].

Попри вищесказане, на початку 1927 р. подейкували, що, коли 
Тойн-ламі вдасться озброїти та обмундирувати за рахунок сін-
цзянської влади армію хоча б до 5000 осіб, частково її навчити та 
привести у більш-менш боєздатний стан, тоді він відокремиться 
від Сіньцзяну. А поки що він уживав усіх заходів, щоб справді 
створити монгольські кадри і за можливості залучити до цієї спра-
ви якнайбільшу кількість різних монгольських хошунів [РДВА, 
ф. 25895, оп. 1, спр. 844, арк. 240]. На думку видатного західного 
монголіста та знавця регіону О. Латтімора, “торгути Карашара… 
дістали можливість створити добре оснащену кавалерійську 
силу, навчену російськими козаками, які залишили Сибір після 
радянської революції”, завдяки тому, що вони були географічно 
відокремлені від інших монголів [Lattimore 1950, 137].

13 Китайський генерал Фен Юйсян (1882–1948) спочатку примикав 
до чжилійської групи мілітаристів. У жовтні 1924 р. – керівник перево�-
роту в Пекіні, головнокомандувач Національних армій.



Визвольні прагнення монголів Сіньцзяну в середині 1920-х рр. ...

The Oriental Studies, 2025, № 96                                                                  139

Діяльність регента, що створила йому популярність серед кал-
миків і занепокоїла китайців, не обмежувалася лише військовим 
розвитком власних кочівель. Як адміністратор, він славився не-
звичайною для китайської дійсності сумлінністю та неупередже-
ністю: податки ним збиралися без звичайних важких надбавок 
[РДВА, ф. 25895, оп. 1, спр. 831, арк. 54]. Економічна політика 
торгутського правителя особливо зміцнила його авторитет серед 
калмиків. Щоб зберегти свої кочовища від спекулянтів-мусуль-
ман, він створив у себе щось на зразок кооперації, через яку в 
кочовищах стали розподілятися товари за досить помірними ці-
нами, а від кочівників за твердими цінами приймалася сировина 
(водночас продаж сировини приватним особам був заборонений). 
Спочатку все це викликало невдоволення, але потім, коли насе-
лення переконалося в корисності нововведень правителя, авто-
ритет останнього сильно зріс [РДВА, ф. 25895, оп. 1, спр. 831, 
арк. 37].

За спогадами Х. Хаслунда-Крістенсена, при Тойн-ламі осе-
лився російський військовий хірург, який залишив Росію під час 
революції, і хан збудував лікарню, якою втікач став керувати. Хі-
рург тепер відповідав за будівлю з дванадцятьма ліжками та за-
пасом ліків, за допомогою яких він проводив енергійну кампанію 
проти сифілісу та інших хвороб [Haslund 1935, 242]. Через аген-
та іноземної фірми в Урумчі Тойн-лама придбав низку предметів 
західного походження, серед яких був фотоапарат. Геген був за-
тятим фотографом і сам проявляв та друкував фотографії. Інте-
рес правителя до західних винаходів знаходив схвальний відгук з 
боку молоді з його оточення [Haslund 1935, 242]. Запис Миколи 
Реріха в експедиційних нотатках від 22 березня 1926 р. доповнює 
колоритний образ регента: “Зараз розповідали, що калмицький 
геген-переродженець катається на велосипеді і хвацький верш-
ник. Але це не заважає йому бути дуже значним правителем. До 
того ж де сказано, що лама не має їздити на велосипеді? Справ-
ді, навіть пораділи, дізнавшись, що сидіння під деревом14 замі-
нюється рухом життя” [Рерих Н. К. 1992, 212]. 

14 Натяк на подію з життя Сіддгартхи Ґаутами, коли той медитував 
під фікусовим деревом (яке зараз називають деревом Бодгі), перш ніж 
досягти просвітлення.



І. В. Отрощенко

140                                                                         Сходознавство, 2025, № 96

Водночас геген-нойон втілював глибоку традицію як монголь-
ський хан і високий лама. Резиденція Тойн-лами була оточена 
десятифутовою стіною з однією великою брамою на півдні [Lieu-
tenant Haslund’s Report 1933, 328]. Перед входом у палац і біля 
воріт у стіні стояла озброєна варта. Над брамою височіла сторо-
жова вежа, з якої горністи сповіщали про наближення тих, хто 
мав доручення до правителя. “За межами цих воріт споруджено 
сім великих, красиво прикрашених храмових юрт, у яких пред-
ставлені головні боги і святі ламаїзму, і тут щодня підносять мо-
литви вчені і видатні лами торгутів. Сюди також приходили двоє 
високоповажних астрологів-торгутів” [Lieutenant Haslund’s Re-
port 1933, 328]. Щодня лами діставали від свого гегена вказівки 
щодо того, які молитви їм слід читати. Коли Тойн-лама мав намір 
щось розпочати або сумнівався в якійсь людині чи задуманому, 
він просив поради в астрологів. Він щиро розповідав своєму за-
хідному гостеві: “У нашому ламаїстичному світі я є реінкарна-
цією божества, але моє тіло народилося для місії, яка стосується 
світу. Моя місія полягає в тому, щоб зібрати разом людей степу 
та підтримувати спосіб життя наших предків, який є порятунком 
для кочівників” [Haslund 1935, 250].

Реріхи на шляху до Сіньцзяну:
поява нових членів експедиції

У першій половині 1920-х рр. поступово окреслюються ам-
бітні задуми подружжя Реріхів, зокрема ідея “Нової Країни” 
(“великий східний союз республік” [Справка… арк. 3]). “Перед-
бачається Союз народів Азії, й об’єднання племен і народів від-
буватиметься поступово, там буде своя федерація країн. І Мон-
голія, і Китай, і Калмики становитимуть противагу Японії”, – 
напише Олена Реріх 20 січня 1935 р. [Рерих Е. И. 2012, 521–
522]. Існування такої конфедерації, буддійської теократії, мис-
лилося Реріхами, найімовірніше, у тісному зв’язку або навіть 
під протекторатом “нової Росії” (СРСР) [Андреев 2011, 85]. 
Генконсул СРСР в Урумчі О. Ю. Бистров, який спілкувався з 
мандрівниками навесні 1926 р., згадував: “Під час наших бесід 
Реріх неодноразово повертався до думки про те, як добре було 
б об’єднати буддійський світ з Радянською Росією…” [Справ-
ка… арк. 5].



Визвольні прагнення монголів Сіньцзяну в середині 1920-х рр. ...

The Oriental Studies, 2025, № 96                                                                  141

Найімовірніше, поштовхом до цих задумів стали плани Агва-
на Доржієва (1854–1938) – наставника Далай-лами XIII і його 
представника в Російській імперії та СРСР, видатного релігійно-
го і громадсько-політичного діяча. Микола Реріх познайомився з 
Доржієвим під час роботи над оздобленням буддійського храму в 
Санкт-Петербурзі, і це знайомство та спілкування визначально 
вплинули на світогляд та подальшу діяльність родини Реріхів. На 
думку деяких дослідників, А. Доржієв використовував буддій-
ську церкву як символ політичної єдності і, ймовірно, мріяв про 
створення Тибетсько-Монгольської теократичної імперії на чолі 
з далай-ламою, під протекторатом царської Росії і наполегливо 
працював над втіленням у життя ідеї такої імперії15 [Rupen 1964, 
106]. Звичайно, ідея “Нової Країни” Реріхів мала свої відміннос-
ті, хоча б тому, що, на їхню думку, на чолі омріяної буддійської 
конфедерації мав стати Панчен-лама ІХ (1883–1937)16. Зі свого 
боку, А. Знаменський вважає, що сам факт того, що Реріхи пле-
кали глобальне бачення теократичної утопічної держави, багато 
говорить про час, у якому вони жили, – епоху, яка була заражена 
елітарною соціальною інженерією та інтригами, спрямованими 
на “врятування” людства [Znamenski 2017, 329]. “Калмики”, про 
яких згадується у вищенаведеній цитаті Олени Реріх, – це саме 
монголи Сіньцзяну, з якими Реріхи безпосередньо зіткнулися під 
час Центральноазійської експедиції і на чию підтримку родина 
потай воліла розраховувати. 

Напередодні відвідин Сіньцзяну задля реалізації амбітних за-
думів Реріхи, зокрема, розраховували спертися на авторитет 
представників буддійського духовенства і навіть взяти їх із со-
бою в подорож. Судячи із записів у щоденнику О. Реріх, великі 

15 Зокрема, в одному з проєктів А. Доржієва (20 листопада 1907 р.) 
розвивалась ідея про об’єднання на культурно-економічній основі Мон-
голії, Тибету та Росії: “Тоді тільки, коли ці обидві країни почуватимуться 
тісно спаяними спільністю культурно-економічних інтересів, буде до-
сягнутий мир на весь час і Росія відіграватиме ту роль, яку давно мала 
відіграти в житті Монголії та Тибету. Таке культурно-економічне завою-
вання Росія може зробити без особливих зусиль…” [Россия и Тибет… 
2005, 118].

16 Про історію та причини зацікавлення родини Реріхів постаттю 
Панчен-лами IX див.: [Отрощенко 2024].



І. В. Отрощенко

142                                                                         Сходознавство, 2025, № 96

надії покладалися на Ладак17 – саме там планували знайти по-
трібних лам. У його столиці, місті Лех, експедиція перебувала з 
26 серпня до 19 вересня 1925 р. Дж. Маккеннон (John McCannon) 
зазначає: 

У середині вересня до експедиції приєднався неназваний ти-
бетський лама, який знав російську мову і в наступні тижні ви-
конував функції розвідника і перекладача. Припускається, що це 
був або учень Доржієва, або, що менш імовірно, вбивця-шпигун 
Яків Блюмкін, посланий Радами під прикриттям для нагляду за 
експедицією18 [McCannon 2022, 292]. 

К. Е. Меєр (Karl E. Meyer) і Ш. Б. Брайсак (Shareen Blair 
Brysac) також згадують про російськомовного тибетського ламу, 
колишнього учня А. Доржієва, який наприкінці травня 1926 р. 
перетнув разом із Реріхами радянський кордон у районі Чугучака 
[Meyer, Brysac 1999, 463]. За словами В. Росова, коли караван за-
лишив Урумчі і попрямував до радянського кордону, то, крім 
М. К. Реріха, його дружини Олени Іванівни та сина Юрія, до скла-
ду експедиційного загону входили два лами – Рамзана та Церінг 
[Росов 2002, 147]. Зі щоденника О. Ю. Бистрова дізнаємося, що 
“8 травня 1926 року виїхав до Москви Реріх із дружиною, сином, 
тибетським ламою і хлопчиком тибетцем…” [Справка… арк. 5].

“Хлопчиком тибетцем” був ладакець Рамзана Кошаль (Ромзан 
Кошаль), 18-річний юнак, який приєднався до експедиції саме в 
Ладаку [Росов 2002, 135]. Як зазначає М. Реріх, “Батько його му-
сульманин, мати – буддистка. За якимись прикметами лами ви-
знали його перевтіленням померлого настоятеля монастиря, але 
батько, як затятий мусульманин, перешкодив його монастирській 
кар’єрі”19 [Рерих Н. К. 1992, 176–177]. В. Росов називає Рамзану 
ламою20 і стверджує, що той за дорученням Реріхів роздавав у 

17 Ладак (Ладакх) входив до складу Джамму та Кашміру, тубільного 
князівства у складі Британської Індії.

18 Див., наприклад: [Обухов 2012, 347].
19 Більше див.: “Кошаль Рамзана”, в Теопедия, режим доступу: 

https://ru.teopedia.org (дата звернення: 3.01.2025). 
20 До такого припущення можуть підштовхнути щоденники Олени 

Реріх, де в записах за вересень 1925 р. згадуються “два лами”, яких 
“треба оцінити” [Рерих Е. И. 2009a, 228].



Визвольні прагнення монголів Сіньцзяну в середині 1920-х рр. ...

The Oriental Studies, 2025, № 96                                                                  143

Ладаку грамоти тибетською; грамоти переважно були лаконічни-
ми і містили всього два слова: “Майтрея21 йде!” [цит. за: Росов 
2002, 135]. З подорожнього щоденника М. Реріха стає відомо, що 
під час перебування експедиції Реріхів на Алтаї у Верхньому 
Уймоні Рамзана вирушив назад до Ладаку [Рерих Н. К. 1992, 
282]. М. Реріх шкодує про втрату цього члена експедиції, але 
тому, що “спокійно залишали на ладакців охорону всіх речей. А 
ойротські ямщики на ладакців не схожі” [Рерих Н. К. 1992, 282]. 
Отже, навряд чи під час експедиції цей юнак був “розвідником та 
перекладачем” або ж релігійним авторитетом. Учнем Доржієва 
він також не міг бути з огляду на свій юний вік та батьківщину.

Очевидно, ймовірним колишнім учнем А. Доржієва міг бути 
другий із лам, що супроводжували Реріхів, – Церінг (або Лоб-
занг)22. Відомо про нього геть небагато23, і ці скупі дані містять 
розбіжності. Хтось називає його тибетським, хтось – калмиць-
ким ламою. М. Реріх у подорожньому щоденнику називав його 
монгольським ламою, не згадуючи імені: “Чудовий лама, вже по-
бував від Урги до Цейлону. Яка глибоко прониклива ця організа-
ція лам!” [Рерих Н. К. 1992, 103]. У щоденниках Олени Реріх за 
період з осені 1925-го до червня 1926 р., на думку авторки, він 
фігурує просто як “лама” [Рерих Е. И. 2009a, 221, 225–226, 229, 
268, 273 та ін.; 2009b, 29, 30 та ін.]. За даними відділу рукописів 
МЦР (Міжнародного центру Реріхів), коли 9 червня 1926 року 
троє Реріхів прибувають до Москви, “їх супроводжують лада-
кець Рамзана Кошаль та лама Лобзанг”24. У подорожніх нотатках 
Ю. Реріха згадуються відвідини 26 серпня 1925 р. на під’їзді до 
Леха (столиці Ладаку) великого монастиря Спітуг, широковідо-
мого “завдяки суворому життю ченців та вченості настоятеля” 

21 Майтрея – бодгісаттва та будда майбутнього світового періоду 
(кальпа). Віра в Майтрею характерна, зокрема, для теософії. Реріхи та-
кож приділяли багато уваги культу Майтреї, що знайшло відображення 
насамперед у творчості Миколи Реріха та щоденниках Олени Реріх.

22 Цей лама міг мати ім’я, наприклад, Лобсанг Церінг.
23 Див., зокрема: “Лобзанг”, в Теопедия, режим доступу: https://

ru.teopedia.org (дата звернення: 3.01.2025). 
24 Цит. за: “Лобзанг”, в Теопедия, режим доступу: https://ru.teopedia.

org (дата звернення: 3.01.2025). 



І. В. Отрощенко

144                                                                         Сходознавство, 2025, № 96

[Рерих Ю. Н. 2012, 40]. Сам настоятель на той момент був від-
сутній, а монастирем тимчасово керував “лама Лобзанг, доволі 
приємний, похилого віку, статечний чоловік, який справив на 
всіх нас дуже гарне враження. Він належав до числа тих освіче-
них лам, які несуть у собі багатовікові накопичення духовної 
культури” [Рерих Ю. Н. 2012, 41]. Важко стверджувати катего-
рично, але не виключено, що саме цей лама погодився доєднати-
ся до експедиції під час її кількатижневого перебування в столиці 
Ладаку. Реріхи наполегливо шукали саме в той момент двох лам-
попутників [Рерих Е. И. 2009a, 207, 209, 212 та ін.] (“Нова Краї-
на поставлена за допомогою лам”) [Рерих Е. И. 2009a, 225]. 
Миколі Реріху сподобався монастир Спітуг, він підкреслював, 
що це не руїни, а жива і діяльна громада. “Настоятель монастиря 
та його співпрацівники обізнані і разюче тямущі. Ви ще не скін-
чили думку, а вони вже готові продовжити її правильно. У Спіту-
зі зображення Майтреї та знання пророцтв” [Рерих Н. К. 1992, 
103]. Незабаром після цього запису про монастир Спітуг з’яв-
ляються перша згадка про конкретного “монгольського ламу” та 
вищенаведена його характеристика. 12 вересня 1925 р. Олена Ре-
ріх запише у своєму щоденнику: “З Л[еха] важливе лише явлення 
лами, інше епізод” [Рерих Е. И. 2009a, 221].

Що саме очікувалося від лам – членів експедиції, можна зро-
зуміти з таких записів у щоденнику Олени Реріх: “Бачу домашню 
молитовню і двох лам, що служать” (27 серпня 1925 р.); “Думаю, 
можна звернути увагу на влаштування пророцтв серед лам... Зви-
чайно, треба мати хоч кількох слуг буддистів” (28 серпня 1925 р.) 
[Рерих Е. И. 2009a, 209]. Зокрема, у 1926 р. Реріхи привезли Ра-
мазану та Лобзанга до Москви, щоб підсилити свої пропозиції 
щодо зміцнення зв’язків між СРСР та буддійським світом (“Му-
дро треба зберегти ваших слуг, бо вони свідки від Азії” (10 берез-
ня 1926 р.) [Рерих Е. И. 2009b, 22]). Вимоги, які в ідеалі спершу 
ставилися до цих лам-попутників, були такі: шанування Шамба-
ли25, очікування Майтреї та знання російської мови [Рерих Е. И. 

25 Шамбала – священна країна з царини північно-буддійської міфо-
логії [більше див.: Дамдинсурэн 2008]. На думку Ц. Дамдінсурена, у 
давнину Шамбалою називали кілька країн, що ставали центрами буд-
дійської культури [Дамдинсурэн 2008, 39].



Визвольні прагнення монголів Сіньцзяну в середині 1920-х рр. ...

The Oriental Studies, 2025, № 96                                                                  145

2009a, 226–227]. Схоже, що в 1925 р. Реріхи планували знайти ще 
двох лам, окрім вищезгаданих [див., напр.: Рерих Е. И. 2009a, 
237]. Рамзана навряд чи був ламою та володів російською. Дру-
гий лама російську знав, але дізналися про це Реріхи не відразу. 
Проте згодом від цієї ідеї довелося відмовитись, і саме Рамзана 
та Лобзанг супроводжували Реріхів до Москви26. За свідченням 
послідовниці Реріхів З. Ліхтман (Фосдик) (29.03.1927), в Улан-
Баторі Реріхам також прислуговували два тибетських лами [Фос-
дик 2002, 274].

Така увага ламам-супутникам Реріхів, насамперед ламі Лоб-
зангу, приділяється не випадково. Він є, поряд із Реріхами та 
Тойн-ламою, активною дійовою особою в амбітних планах Рері-
хів та історії перебування Центральноазійської експедиції в Сінь-
цзяні.

Знайомство Реріхів із Тойн-ламою
Залишивши Ладак, у середині жовтня 1925 року Центрально-

азійська експедиція прибула до Хотана (міста на південному схо-
ді Сіньцзяну), де внаслідок несприятливих обставин затрималася 
на кілька місяців. Місцева влада не визнала паспорта Реріха, забо-
ронила йому малювати, члени експедиції перебували під жорстким 
поліцейським наглядом [Хохлов 2009, 457–458]. Така ситуація не 
була унікальною: зі схожими складнощами стикалася експедиція 
до Сіньцзяну 1927–1935 рр., що її здійснив відомий шведський 
географ, топограф і письменник Свен Гедін (більше про це див.: 
[Hedin 1933; Jacobs 2011, 56–60]). Врешті-решт, у напрямку Урум-
чі Центральноазійська експедиція змогла вирушити лише 5 лю-
того 1926 р., за сприяння англійського консула.

Попри несприятливі умови, весь цей час Реріхи й далі плека-
ли свої задуми. Цікаво, що Реріхи знали про Тойн-ламу ще до 
початку Центральноазійської експедиції. 26 березня 1926 р. Ми-
кола Реріх запише у своєму щоденнику: “Згадуємо, як Чунда 
перший сказав нам про таїн-ламу. Вже потім прийшли всі відо-
мості про те, що може зробити цей торгутський ватажок, якщо 
він зможе прийняти те, що йому посилається. А якщо не прийме, 

26 Цікаво, що в дозволах на тимчасове перебування в Москві для 
членів експедиції було зазначено, що Рамзана та Лобзанг, як і Реріхи, 
їдуть “до Америки за транзитною візою” [Разрешение…].



І. В. Отрощенко

146                                                                         Сходознавство, 2025, № 96

тоді прощай надовго, Джунгаріє” [Рерих Н. К. 1992, 212]. На 
жаль, поки що не можна визначити, кого саме мав на увазі М. Ре-
ріх під іменем “Чунда”. У щоденниках Олени Реріх у різних за-
писах зустрічається це ім’я27. Зокрема, під ним розуміється 
“провідник”, “вісник”. 20 липня 1922 р. ім’я “Чунда” знайшов у 
книзі Incidents in the Life of Madame Blavatsky28 один із послідов-
ників Реріхів M. Ліхтман [Рерих Е. И. 2008, 7]. Але ось запис із 
подорожнього щоденника М. Реріха ще з часів перебування ро-
дини в Сіккімі (1924):

Відомий випадок, коли Сенген-лама перед стратою в Лхасі 
вказав, що він незабаром знову втілиться на землі. І справді, 
дуже скоро в Китайському Туркестані народився хлопчик з тим 
самим рідкісним характерним фізичним недоліком на коліні, 
яким вирізнявся покійний лама. У нас був син слуги покійного 
лами, який їздив за дорученням батька до молодого князя [Ре-
рих Н. К. 1992, 53].

Не виключено, що саме “син слуги” опального лами міг роз-
повісти родині Реріхів цю драматичну історію про перевтілення 
переслідуваного тибетською владою лами в монгольського кня-
зя, який став відомим і популярним правителем на теренах Сінь-
цзяну. 

22 жовтня 1925 р. в щоденнику Олени Реріх зазначається, що 
експедиція навесні 1926 р. може опинитися в Карашарі [Ре-
рих Е. И. 2009a, 236–237]. Такі плани неодмінно мали приверну-
ти увагу родини до колоритної постаті Тойн-лами. І вже за пару 
днів, 24 жовтня, у тому ж щоденнику з’являється запис, що сто-
сувався “сильної людини торгутів”: “Явище князя – надзвичай-
ної важливості. Можна дізнатися в Кар[ашарі] про Таші-Л[аму]29. 

27 Більше див.: “Чунда”, в Теопедия, режим доступу: https://ru.teope-
dia.org (дата звернення: 3.01.2025). 

28 Йдеться про видання: Sinnett A. P. (ed.) (1886), Incidents in the Life 
of Madame Blavatsky: compiled from information supplied by her relatives 
and friends, George Redway, London.

29 Майже скрізь у своїх творах та щоденниках Реріхи називали ти-
бетського ієрарха саме “Таші-лама”, найменуванням, яке пішло від на�-
зви резиденції панчен-лам Ташілгунпо і сто років тому було ще досить 
вживаним.



Визвольні прагнення монголів Сіньцзяну в середині 1920-х рр. ...

The Oriental Studies, 2025, № 96                                                                  147

Можна почати збирати ординців. На Мон[голію] шлях відкри-
тий” [Рерих Е. И. 2009a, 238–239]. Треба зауважити, що Тойн-
лама, як випливає з дописів знайомих з ним європейців, справді 
був прихильником Панчен-лами IX і цікавився подіями навколо 
популярного тибетського ієрарха. Реріхи своєю чергою мріяли 
про повернення Панчен-лами до Тибету будь-яким способом. І 
підтримка впливового, багатого тулку з власним, добре підгото-
ваним та озброєним загоном тут могла здатися дуже доречною. 
Водночас Реріхи сподівались отримати “ядро біля російського 
кордону” [Рерих Е. И. 2009a, 241]. 26 жовтня О. Реріх запише в 
щоденнику: “Кн[язь] торг[оутський] може бути головою громади 
всіх калмиків… Калм[ики] чекають на своє звільнення” [Ре-
рих Е. И. 2009a, 240]. 

Тут зауважимо, що тоді Реріхи вважали неминучим розпад 
Китайської Республіки. Зокрема, за словами О. Реріх, “Розвал 
Китаю – чудова сторінка. Через два роки немає влади в Пек[іні]” 
(31 жовтня 1925 р.) [Рерих Е. И. 2009a, 245]; “Не мудро мати в 
Азії надто велику територію, і тому Китай має розкластися” 
(1 грудня 1925 р.) [Рерих Е. И. 2009a, 283]. На думку Реріхів, “Но-
вий Світ” потребував нових кордонів [Рерих Е. И. 2009a, 253]. Зі 
змісту щоденників подружжя Реріхів стає очевидно, що в період 
свого перебування в Сіньцзяні вони пов’язували великі сподіван-
ня не лише з Тойн-ламою, а й із калмиками (насамперед маючи 
на увазі монголів Сіньцзяну, з якими зустрічалися під час подо-
рожі). 6 листопада 1925 р. Олена Реріх пише: “Звичайно, ті відо-
мості про калмиків дуже важливі. До уваги взято цілу нову 
народність, як цемент лежать малі труднощі між великими поді-
ями” [Рерих Е. И. 2009a, 252]. Через місяць, 2 грудня 1925 р., 
вона зазначає: “У нас багато роботи, потрібно зібрати частини 
малих народностей. Справді, серед оренбурзьких козаків є части-
на калмиків” [Рерих Е. И. 2009a, 284]. Зі свого боку, Микола Ре-
ріх 28 березня 1926 р. розмірковує:

Дивна доля калмиків. Народність розбита в незрозумілий 
спосіб. У Китайському Сіньцзяні ольоти30 займають Ілійський 
край, торгути Карашар, хошути Джунгарію, ойрати в Монголії, 

30 Ольоти – одна з груп західних монголів, нині проживають у Мон-
голії та КНР. 



І. В. Отрощенко

148                                                                         Сходознавство, 2025, № 96

дамсоки31 в Тибеті. Також калмицькі улуси розсіяні Кавказом, 
Алтаєм, Семиріччям, Астраханню, Доном, біля Оренбурга32. (...) 
У розкиданих юртах починають оживати ознаки самосвідомості. 
Дідівські пророцтва твердять про терміни, що настають [Ре-
рих Н. К. 1992, 103].

Олена Реріх закликала серйозно поставитися до об’єднання 
народностей: “Почати велику землю з малими народностями – 
це ідеал” [Рерих Е. И. 2009a, 275]. Отже, йшлося про включення 
щонайменше монголів Сіньцзяну з їхніми кочовищами як склад-
ника до омріяної “Нової Країни”. Передбачалося також зайняти 
частину “російської” (радянської) території для “калмицьких 
улусів” [Рерих Е. И. 2009a, 255]. “Навіть до поділу Китаю можна 
оголосити об’єднання калмиків. Лама може сказати про це на 
Ал[таї]” [Рерих Е. И. 2009b, 10]. До монголів Сіньцзяну зверта-
лись із закликом: “Або ви станете сильним народом, якщо при-
ймете поклик, або ви станете жалюгідними рабами… Можете 
вирішити свою долю. Хода Майтреї не зміниться, якщо один на-
род не знайде в собі мужності. Буде передана іншому повна 
чаша” (4 лютого 1926) [Рерих Е. И. 2009b, 7]. 

У Карашарі, як і в інших “буддійських” місцевостях, Реріхи 
також планували поширювати свої “пророцтва”, сподіваючись, 
зокрема, що тамтешні буддійські монастирі передадуть їх у Мон-
голію. І тут велика роль відводилася вищезгаданому ламі Лоб-
зангу, що мав доносити ідеї та заклики Реріхів до єдиновірців і 
водночас збирати для мандрівників актуальну інформацію. Як 
відбувався обмін інформацією в тодішньому степу, зафіксував 
М. Реріх: «Калмики просиділи біля лами всю ніч. Принесли ба-
гато новин. Ці “усні газети” мають великий політичний розділ» 
[Рерих Н. К. 1992, 265]. 29 листопада 1925 р. Олена Реріх запише 
в щоденнику: “Чому ламі не бути калмицьким хутухтою?.. Від 
нього залежить дати калмикам пояснення про значення того, що 
відбувається” [Рерих Е. И. 2009a, 280]. Постійний нагляд за чле-
нами експедиції під час їхнього перебування в Сіньцзяні спону-
кав до обережності, тому 21 січня 1926 р. ламі Лобзангу радили 

31 Дамсоки – нащадки хошутів, які потрапили під сильний тибет-
ський вплив.

32 Див., зокрема: [Рамстедт 1908, v–vi].



Визвольні прагнення монголів Сіньцзяну в середині 1920-х рр. ...

The Oriental Studies, 2025, № 96                                                                  149

майже забути російську мову під час подорожі [Рерих Е. И. 
2009a, 341]. Водночас деякі записи підтверджують те, що тодіш-
ні плани Реріхів не обмежувалися лише монголами Сіньцзяну. 
Наприклад, у Кашгарі 21 лютого 1926 р. з’являється такий запис: 
“Надішліть ламу поїхати на Д[он], корисно сповістити донськ[их] 
буддистів. Калм[ики] можуть скласти оповіщення через свою 
розкиданість. Повторюю, що лама може бути корисним своєму 
народові, якщо… доставить вам нові відомості та поширить про-
роцтва” [Рерих Е. И. 2009b, 15]. 

Лама Лобзанг також мав ще одне надвідповідальне завдання – 
допомогти Реріхам досягти порозуміння з Тойн-ламою. Зокрема, 
17 березня 1926 р. Олена Реріх напише в щоденнику промову для 
майбутньої зустрічі з торгутським правителем. Лама мав підго-
тувати її переклад монгольською.

Тепер почнемо промову до Т[аїн-]Л[ами]: “Дух високого лами 
втілився в тобі, князю! І ти можеш прийняти указ Благословен-
ного Владики Шамбали… Тобі, князю, дається щастя піднести 
улуси33 калм[иків]. Можеш прийняти і звести високо народ твій. 
Можеш відкинути і поринути в рабство. Меч Будди палає, і час 
Майтреї настав… Коли надішлемо звістку, будь готовий. Коли 
надішлемо людину з перснем, доручи вчити твоїх воїнів. Від 
тебе прийдуть п’ятсот вершників. Прийми пророцтва…” Нехай 
лама підготує, як сказати це… Росіяни мають знати, як ви звер-
талися до калмиків… Звісно, треба сказати рос[ійською], і лама 
перекладе [Рерих Е. И. 2009b, 23–24].

Як уже зазначалося вище, у Карашарському окрузі Сіньцзяну 
Реріхи опинилися 26 березня 1926 р. Фрази з подорожніх нота-
ток молодшого Реріха підкреслюють основну мету відвідин цих 
теренів. Зокрема, першим торгутським вершникам, що їх ман-
дрівники зустріли перед в’їздом до округу, було повідомлено про 
“наш намір відвідати резиденцію їхнього правителя” [Ре-
рих Ю. Н. 2012, 157]. Коли вони зупинилися в Карашарі, їхнє тим-
часове помешкання – будинок із садом – було розташоване “в 
дуже зручному місці – неподалік від міського палацу лами-
регента торгутів і на шляху до Хотон-сумбулу, резиденції Тойн-
лами” [Рерих Ю. Н. 2012, 158].

33 Улус (монг. улс) – держава, країна; іст. земля, володіння.



І. В. Отрощенко

150                                                                         Сходознавство, 2025, № 96

Завдяки щоденнику М. Реріха ми можемо точно сказати, коли 
відбулася зустріч Реріхів із Тойн-ламою, на яку покладалося 
стільки надій. Це сталося 30 березня 1926 р. в зимовій ставці 
Тойн-лами – Хотон-сумбулі. Юрій Реріх у своїх дорожніх нотат-
ках розповідає про те, яким побачили члени експедиції Хотон-
сумбул, зупиняється на деталях біографії Тойн-лами (до яких ми 
зверталися на початку статті) і лаконічно розповідає про саму зу-
стріч. Він, зокрема, зазначає, що палац лами, збудований у євро-
пейському стилі, та низка інших будівель напів’європейської ар-
хітектури свідчили про прогресивні погляди правителя [Ре-
рих Ю. Н. 2012, 161]. Тойн-лама прийняв мандрівників (найімо-
вірніше, йдеться про Миколу Реріха з сином та ламу Лобзанга) у 
кімнаті, обставленій по-європейськи, з великим столом посере-
дині. На каміні красувалися дві банки консервів, поставлених як 
прикраси34 [Рерих Ю. Н. 2012, 161]. За словами Реріха-молод-
шого, Тойн-лама виявився приємною людиною, яка прагнула до-
помогти експедиції, зокрема забезпечити надійними провідни-
ками через гірські перевали [Рерих Ю. Н. 2012, 163]. Водночас 
Ю. Реріх пише, що сам Тойн-лама тоді дістав запрошення відві-
дати Урумчі й оселитися на якийсь час у палаці, подарованому 
впливовому регенту генерал-губернатором [Рерих Ю. Н. 2012, 
162].

Натомість М. Реріх у своєму щоденнику торкається справж-
ньої мети візиту: 

Ідемо о десятій годині до таїн-лами. Привітна людина низь-
кого зросту. Радий дізнатися, що ми говоримо російською, – він 
знає кілька російських слів. Хоча обличчя таїн-лами і непроник-
не за звичаєм, але під час розповідей про храми в Сіккімі та Ма-
лому Тибеті він пожвавлюється і бажає всіляких успіхів35. Стоячи 
вислухав звістку. Але боязнь китайців леденить язик таїн-лами. 
Лепече: “Коли прийде час...” Але ж час прийшов! Кожен сам від-
міряє... Будинок князя білий, чистий, просторий. На дворах стоять 
юрти із золотими куполами. Стіни із зубцями. Знамена... Можна 
34 Такі комічні нюанси в інтер’єрі часто можна було спостерігати у 

представників тогочасної монгольської кочової аристократії, коли вони 
намагалися справити враження на поважних гостей, демонструючи чу-
жорідні предмети західного чи російського побуту. 

35 Див. також: [Рерих Н. К. 2010, 153].



Визвольні прагнення монголів Сіньцзяну в середині 1920-х рр. ...

The Oriental Studies, 2025, № 96                                                                  151

зрозуміти, наскільки сильний сіньцзянський тиск. Напівнеза-
лежність калмиків обвита сіньцзянським драконом [Рерих Н. К. 
1992, 216].

Про те, що Реріхи не досягнули бажаного результату, свідчать 
і слова зі щоденника О. Реріх за те ж 30 березня 1926 р.: “Ми на-
діслали йому можливість, він добровільно відкинув її сьогодні – 
нехай буде так” [Рерих Е. И. 2009b, 29]. Можливо, цієї ж зустрічі 
стосується й таке спостереження працівників радянського кон-
сульства в Урумчі: “Обережні кроки були вжиті ним (Реріхом. – 
І. О.) до встановлення зв’язку із сіньцзянськими монголами, 
проте ті поводилися вкрай обережно, побоюючись китайського 
шпигунства” [РДВА, ф. 25895, оп. 1, спр. 832, арк. 454]. 

Подальший розвиток подій фактично поклав край сподіван-
ням Реріхів знайти в Тойн-ламі впливового союзника. Повернув-
шись до табору, мандрівники зустрілися з китайським офіцером 
у супроводі кількох вершників, який передав наказ експедиції не-
гайно повертатися до Карашара. Реріхи воліли залишитися в 
Хотон-сумбулі доти, доки не отримають письмове пояснення від 
регента чи від місцевої китайської влади, попри недружелюбну 
поведінку деяких торгутів, збурених китайцями проти іноземців. 
Щоб залагодити напружену ситуацію, регент знову запросив до 
себе мандрівників: “Прийнявши нас у своїх особистих покоях, 
він вибачився за поведінку своїх підданих. Потім він вручив нам 
листа, у якому говорилося, що ні він сам, ні його народ нічого не 
мають проти нас, але градоначальник Карашара змушував його 
переконати нас повернутися до Карашара і там чекати на відпо-
відь губернатора” [Рерих Ю. Н. 2012, 164]. Отже, наступного 
дня, 31 березня 1926 р., Реріхи були змушені залишити ставку 
Тойн-лами. Художник зазначав: “Проте ми знаємо, що бідний ге-
ген оточений китайськими шпигунами і під калмицьким капта-
ном часто прихована китайська сутність” [Рерих Н. К. 1992, 218]. 
Навряд чи це було перебільшенням – посадовці Сіньцзяну справ-
ді розвинули цілу мережу шпигунів серед монголів провінції. Ці 
шпигуни під виглядом дрібних розносників бакалійних товарів 
проникали до всіх стійбищ, маючи про всяк випадок охоронні 
грамоти від влади [РДАСПІ, ф. 514, оп. 1, спр. 48, арк. 121].



І. В. Отрощенко

152                                                                         Сходознавство, 2025, № 96

Водночас Реріхи не поспішали розставатися з надією на поро-
зуміння із впливовим князем. Цього ж дня, 31 березня 1926 р., 
Олена Реріх напише:

Втім, Тоїн-л[ама] буде корисний хоча б не повною мірою... 
Запишіть лист Т[оїн?]-л[амі] з Чуг[учака]: “Не хотів пізнати по-
клик Майтреї і доторкнутися до священних предметів. Яви тепер 
терпіння і знайди шлях у тих, хто знає, доторкнутися до Істини. 
Не довгі терміни. Також можна знайти нас, якщо піти до Монас-
тиря Скарбу”. Скажіть лише: Ердені36… Не заклик, а нагадуван-
ня, яке не так йому, як для монастиря; простягне листа іншим – 
кілька корисних у монастирі [Рерих Е. И. 2009b, 30–31].

Можливо, тут ішлося про славетний монгольський монастир 
Ердені-Дзу (монг. Эрдэнэ Зуу хийд), який згадується на сторінках 
щоденника Олени Реріх. Отже, це міг бути натяк на подальшу по-
дорож Реріхів до МНР, де їх можна було б знайти, якби Тойн-лама 
передумав і вирішив з ними зв’язатися. 9 травня 1926 р. в щоден-
нику Олени Реріх з’являється такий запис: “Нехай конс[ул]37 ска-
же Гегену, що він упустив кращу можливість; звичайно, це треба 
сказати при нагоді. Мудро треба чекати тут на події. Руки тяг-
нуться до цього краю. Недарма він лежить по лінії між двома 
Ш[амбалами]”38 [Рерих Е. И. 2009b, 60]. Зі свого боку, Мико-
ла Реріх 9 травня напише, очевидно, про ламу Лобзанга, називаю-
чи того “геше”39: “Скоро піде він. Скаже таїн-ламі все ним упу-
щене. Страх поганий радник” [Рерих Н. К. 1992, 251]. 22 травня 

36 Ердені (монг. эрдэнэ) – скарб, коштовність. Эрдэнэ також шанобли-
вий титул для найвищих лам і тулку в тибетському буддизмі. Отже, у 
наведеному уривку може міститися натяк на Панчен-ламу ІХ, що мав 
титул Банчин эрдэнэ (Банчен ердені). 

37 Йдеться про вищезгаданого генконсула СРСР в Урумчі О. Ю. Бис-
трова, з яким Миколі Реріху вдалося встановити теплі та щирі взаєми-
ни.

38 6 травня 1926 р. Олена Реріх напише в щоденнику: “А[лтай] – 
єдине місце Північної Шамбали. Можна опустити лінію на південь, 
щоб торкнутися місця Ш[амбали]. Ур[умчі] лежать на лінії вихорів біля 
А[лтаю]” [Рерих Е. И. 2009b, 57].

39 Геше (тиб.) – науковий ступінь у системі буддійської монастир-
ської освіти, що надавався після завершення вивчення перших чоти-
рьох курсів цаніду. 



Визвольні прагнення монголів Сіньцзяну в середині 1920-х рр. ...

The Oriental Studies, 2025, № 96                                                                  153

1926 р., назавжди залишаючи Сіньцзян і повертаючись подумки 
до аудієнції в регента, М. Реріх дійде висновку, що Тибет “пере-
більшив” потенціал Тойн-лами40 [Рерих Н. К. 1992, 262]. 

А проте схоже, що Тойн-ламі вдалося посприяти іншій експе-
диції до Сіньцзяну – вищезгаданій експедиції Свена Гедіна. При-
наймні Х. Хаслунд-Крістенсен вважав, що успішне подолання 
експедицією численних перешкод, з якими вона зіткнулася на 
кордоні Сіньцзяну, було зумовлене радше “сильною людиною 
Торгутів” та звітами, які він надсилав губернатору провінції, ніж 
численними дипломатичними протестами від невідомих міні-
стрів, що телеграфували в ті дні до Центральної Азії [Haslund 
1935, 244]. Але така підтримка з боку Тойн-лами, втім, лише 
збільшувала підозри місцевих владоможців. Наприклад, новий 
губернатор Сіньцзяну Цзінь Шужень (1928–1933) у 1929 р. ство-
рював складнощі членам цієї експедиції, зокрема не повертаючи 
їм паспортів, і натомість звинувачував Свена Гедіна в тому, що 
той 1928 р. намагався перевезти “численну вогнепальну зброю 
та ящик з боєприпасами монголам торгутам” у Карашарі, а їхній 
правитель, Живий Будда, останнім часом ставав дедалі ворожіше 
налаштованим до губернатора [цит. за: Jacobs 2011, 59]. Цзінь 
Шужень просив також врахувати почуття “мас”, які мали “велику 
антипатію” до експедиції [цит. за: Jacobs 2011, 59]. Цей приклад, 
з одного боку, підкреслює, з якою підозрою ставилася китайська 
влада до Тойн-лами та його підданих, а з іншого – що уявне на-
родне невдоволення було для посадовців Сіньцзяну широко ви-
користовуваним аргументом, щоб позбутися небажаних мандрів-
ників. А що стосується експедиції Реріхів, то в таких умовах 
чужинцям було вкрай складно налагодити зв’язки із впливовим 
та занадто самостійним ламою-регентом.

Підозри щодо експедицій у Сіньцзяні виникали не тільки в 
місцевих чиновників. Зокрема, 24 листопада 1925 р. вищезгада-
ний генконсул СРСР в Урумчі О. Бистров доповідав, що, коли 
експедиція М. Реріха дістанеться Кашгару, буде можливість кра-
ще з’ясувати її характер, і додавав:

40 Мабуть, ідеться про поширені чутки щодо Тойн-лами, які чули Ре-
ріхи на своєму шляху до Сіньцзяну, зокрема в тому ж таки Ладаці, або 
ж про того, хто вперше розповів Реріхам про торгутського регента. 



І. В. Отрощенко

154                                                                         Сходознавство, 2025, № 96

Навряд чи можна сумніватися в тому, що всі ці іноземні екс-
педиції “мисливські” мають характер розвідувальних, як у сфері 
політики, так і у сфері економіки, і тому мені здається, що не за-
вадило б ці експедиції, так чи інакше, скомпрометувати для того, 
щоб вони не займалися (так безкарно, як досі) шпигунством 
[РДВА, ф. 25895, оп. 1, спр. 832, арк. 306].

Наскільки відомо авторці, більше контактів родини Реріхів з 
торгутським князем не було. Художник згадав про Тойн-ламу в 
щоденнику т. зв. Маньчжурської експедиції (1934–1935) рівно за 
9 років після описаних подій, коли у степах Внутрішньої Мон-
голії познайомився з князем Демчігдонровом41. Він тоді написав, 
що сама ставка Демчігдонрова нагадує ставку “карашарського 
Тоїн-лами” [Рерих Н. К. 2015, 199]. 26 січня 1935 р., напередодні 
від’їзду Миколи Реріха та його старшого сина до Внутрішньої 
Монголії, у щоденнику О. Реріх з’являється запитання: чи можна 
сказати, що М. Реріх “має взаємини з Т[аші-] Л[амою], калмиць-
ким кн[язем]42 та видатними монголами?” [Рерих Е. И. 2012, 532]. 
Очевидно, Реріхи шукали шляхи до порозуміння з лідерами Внут-
рішньої Монголії, одним з яких був вищезгаданий князь Демчіг-
донров. Але на цей час Тойн-лами вже не було серед живих.

Лама-регент до кінця життя волів дотримуватися власного ба-
чення майбутнього та шляхів обстоювання прав монголів. Оскіль-
ки за період правління Тойн-ламі вдалося завоювати популяр-
ність серед населення, Ян Цзенсінь, який прагнув запобігти зрос-
танню національної самосвідомості серед підвладних китайцям 
етносів Сіньцзяну, вирішив відсторонити небезпечно популярно-
го регента й замінити його небожем – 12-річним Цеван-Доржи, 
приставивши до останнього радників-китайців [РДАСПІ, ф. 144, 
оп. 1, спр. 149, арк. 293]. Тойн-ламу сподівалися переконати по-
вернутися до його колишнього паломницького життя. Але на за-
прошення в Урумчі регент прибув “оточений такою пишнотою та 
величчю, з таким численним ескортом суворих і цілеспрямованих 

41 Демчігдонров (Де ван)  – спочатку заступник, потім голова Шилін-
гольського сейму, який стояв на чолі автономістського руху у Внутріш-
ній Монголії.

42 Безсумнівно, під “калмицьким князем” мався на увазі Тойн-лама.



Визвольні прагнення монголів Сіньцзяну в середині 1920-х рр. ...

The Oriental Studies, 2025, № 96                                                                  155

воїнів-кочівників, що його прибуття було схоже на тріумфальний 
в’їзд завойовника” [Haslund 1935, 244]. За словами Х. Хаслунда-
Крістенсена, задуми китайців тоді навіть не обговорювалися, а 
Тойн-ламу “було призначено китайським маршалом і верховним 
захисником східного фронту” [Haslund 1935, 244].

Натомість, за розвідданими Головного штабу МНА, відносини 
китайської влади і калмиків наприкінці листопада 1926 року 
ознаменувалися досить значною подією адміністративного по-
рядку, а саме передачею влади малолітньому калмицькому кня-
зеві Цеван-Доржи43. Водночас у 1926 р. радянські спостерігачі 
вважали, що, зважаючи на діяльність Тойн-лами впродовж остан-
ніх п’яти років, спрямовану на зміцнення самостійності торгутів, 
слід припустити, що від впливу на долю свого народу амбітний 
діяч не відмовиться, тим більше що населення ставиться до ньо-
го з великою повагою [РДВА, ф. 25895, оп. 1, спр. 832, арк. 451]. 
Так і сталося, геген-нойон до самої смерті зберігав владне стано-
вище серед карашарських торгутів. Наприкінці 1920-х рр. Х. Хас-
лунд-Крістенсен згадував свої враження від резиденції Тойн-
лами:

Вершники везли депеші монгольським лідерам, які жили да-
леко і цікавилися прагненнями до волі. У залах палацу хутухти, 
вигнані з Халхи, високі лами і вожді обговорювали дух часу, 
який загрожував степам, а посланці від далеких князів ламаїст-
ської церкви шукали Тойн-ламу, щоб порадитися про заходи, 
яких слід вжити задля захисту “жовтої доктрини” від антирелі-
гійної пропаганди з півночі [Haslund 1935, 248].

Щодо карашарських монголів ходили навіть чутки, що після 
поради та благословення Далай-лами ті вирішили поступово до-
сягти всіма наявними силами політичної незалежності [РДВА, 
ф. 25895, оп. 1, спр. 844, арк. 178, 240]. Тойн-ламу підозрювали в 
бажанні отримати артилерію та кулемети, а також у сподіваннях 
управляти не лише монголами, а й всією провінцією. 

43 С. Кузьмін, спираючись на матеріали російських архівів, також 
стверджує, що під тиском китайців геген-нойон передав владу небоже-
ві. Геген-нойон деякий час очолював військовий загін, який підтриму-
вав губернатора, зобов’язавшись слухати останнього [Кузьмин 2014, 
10].



І. В. Отрощенко

156                                                                         Сходознавство, 2025, № 96

Ставши губернатором Сіньцзяну, Цзінь Шужень взяв курс на 
обмеження самостійності місцевих національностей, знищення 
їхньої специфічної системи управління, втручання в їхні віруван-
ня та посилення їхньої експлуатації з боку китайського адміні-
стративного апарату. Він також збільшив податки і запровадив 
державну монополію на низку найбільш цінних товарів [Усов 
2007, 356]. Водночас губернатор заохочував ханьців мігрувати до 
Сіньцзяну, що ще більше відчужило неханьські групи [Rossabi 
2022, 25]. Дійшла черга і до торгутів. Для управління кочівника-
ми були призначені китайські амбані, і навіть планувався замах 
на Тойн-ламу [Recent events… 1934, 83]. Замах не вдався; на за-
киди Тойн-лами щодо цього китайські урядовці відмовчувалися. 
Потенційні вбивці втекли до Урумчі, а Цзінь Шужень відмовився 
видати їх чи притягнути до відповідальності. Зрештою, у сере-
дині 1931 р. губернатор наказав Тойн-ламі повести свою знаме-
ниту кінноту проти дунганських військ у Кумулі (Хамі), де ще у 
квітні 1931 р. розпочалося велике повстання. “Ці торгутські вій-
ська, безперечно, були найкращими з наявних у розпорядженні 
уряду провінції і, ймовірно, єдиними місцевими силами Сінь-
цзяну, здатними протистояти грізній дунганській кінноті Ма 
Чжун’їна44” [Forbes 1986, 60]. Але Тойн-лама був обурений спро-
бами нав’язати торгутам китайських чиновників замість власних 
правителів і спробою замаху45. Він відмовився втручатися у воєн-
ні дії в Кумулі, натомість згодом узяв в облогу китайський гарні-
зон у Карашарі, щоб продемонструвати свою силу [Jacobs 2016, 
82; Forbes 1986, 61].

У травні 1932 р. Тойн-ламу запросили до Урумчі під приво-
дом розслідування замаху на нього. 21 травня, невдовзі після 

44 Ма Чжун’їн (1910 (1908) – після 1936) – дунганський воєначаль-
ник, генерал, командир 36-ї дивізії Національно-революційної армії 
Китайської Республіки. Повстанці звернулися до нього по допомогу в 
поваленні губернатора Цзіня Шуженя, який у 1930 р. ліквідував Ку�-
мульське ханство. 

45 Деякі дослідники наводять більш прозаїчну причину незадоволен-
ня торгутського правителя. Мовляв, Цзінь Шужень запровадив монопо-
лію на овчину, яка дуже цінувалася серед кочівників Сіньцзяну, у такий 
спосіб змусивши Тойн-ламу закрити кілька переробних фабрик, що 
працювали під його крилом [Jacobs 2016, 82].



Визвольні прагнення монголів Сіньцзяну в середині 1920-х рр. ...

The Oriental Studies, 2025, № 96                                                                  157

прибуття до Урумчі, князя із двома його найближчими радника-
ми та неповнолітнім небожем запросили на офіційний бенкет 
до яминя губернатора. Після розкішного обіду князя із двома 
його найближчими військовими радниками вивели у двір, де всім 
трьом вистрелили в голову з револьвера, причому перед стратою 
торгутського правителя, як особу високого звання, посадили на 
розстелений червоний килим [Forbes 1986, 71; Recent events… 
1934, 83]. Небожу Тойн-лами, молодому князеві, дозволили по-
вернутися до Карашара. Дізнавшись про цю страту, карашарські 
монголи підняли повстання. На їхнє приборкання були відправ-
лені китайські війська та дві сотні козаків [Балмасов 2007, 375]. 
Командувач Карашарського округу Чжань Шикуй мав великий 
вплив на монголів, отож йому вдалося вмовити їх заспокоїтися, 
проте вони відмовилися здати зброю та мобілізуватися. Монголи 
замирилися лише при загрозі вжити проти них силу, за першої ж 
нагоди мали намір знову повстати [Балмасов 2007, 375]. Отже, 
Цзінь Шужень втратив монгольську кінноту, здобув нових воро-
гів в особі підданих князя і відштовхнув усіх монголів, “єдину 
меншину в Сіньцзяні, від якої зазвичай можна було б очікувати, 
що вона стане на бік ханьців проти тюркомовних мусульман про-
вінції” [Forbes 1986, 71; Recent events… 1934, 83–84; див. також: 
The Mongol dilemma 1935, 464]. У 1931–1932 рр. відмова кара-
шарських торгутів допомогти губернатору Цзіню Шуженю при-
душити повстання в Кумулі, зрештою, прискорила його падіння 
[Jacobs 2016, 38]. 

Панмонгольський дискурс очима Реріхів
Можна припустити, що ідея Великої Монголії імпонувала Ре-

ріхам, оскільки вони мріяли про нову буддійську державу зде-
більшого на тих самих теренах, які сподівалися об’єднати монго-
ли. Натяки на майбутню Велику Монголію час від часу зустріча-
ються в щоденниках Олени Реріх у період перебування родини в 
Сіньцзяні. 2 листопада 1925 р. вона зазначає: “Так само, як кал-
мик[ам] ніхто не говорив про з’єднання ім’ям Майтреї. Так само, 
як ніхто не розсовував кордонів М[онголії] та Т[ибету] ім’ям 
Майтреї” [Рерих Е. И. 2009a, 247]. Цікаво, що створення Вели-
кої Монголії Реріхи розглядали не тільки у світлі очікуваного ни-
ми розпаду Китаю. 9 листопада 1925 р. з’являється такий запис: 



І. В. Отрощенко

158                                                                         Сходознавство, 2025, № 96

“Ф[уяма]46 міг би привезти з собою карту стародавньої Мон-
г[олії], нехай її там видадуть47, але виділивши землю калмиків. 
Для калмицьких улусів займіть частину російської території. Та-
кож для Монг[олії] частина бур[ятських] угідь, так карта не ма-
тиме вигляду поділу Китаю. Частина Бур[ятії] близька Мон-
г[олії]” [Рерих Е. И. 2009a, 255]. 20 квітня 1926 р. під час перебу-
вання родини Реріхів в Урумчі питання кордонів Великої Монго-
лії розгортається далі: “Вчитель сидить за столом, на якому ле-
жить мапа Монг[олії]. Вчитель бачить, як кордони Монг[олії] 
прямують48 на південь і на захід” [Рерих Е. И. 2009b, 41]. Остан-
ня фраза вже натякає на монгольські землі, що входили до складу 
Китаю (Внутрішня Монголія та Сіньцзян). Реріхи розраховували 
на активну участь Радянського Союзу у процесі створення об’єд-
наної Монголії: “Думати треба про долі малих народів... Потріб-
но зрозуміти, як легко можна з’єднати Монг[олію], інакше за-
грожує небезпека молодій Монг[олії]. Кажу М[оскві]: вислухай-
те, зрозумійте і не зволікайте” (2 травня 1926 р. [Урумчі]) [Ре-
рих Е. И. 2009b, 53]. 

Ще одне свідчення уваги мандрівників до цього дискурсу на-
дає генконсул СРСР в Урумчі О. Ю. Бистров. З Реріхами радян-
ський дипломат познайомився під час їхнього перебування в 
Урумчі, де експедиція зробила місячну зупинку, з 11 квітня до 
16 травня 1926 року. 6 травня 1926 р. у своєму щоденнику О. Би-
стров записав враження про своє спілкування з художником: 

з його розмов видно, що [зараз] іде велика робота з 
об’єднання монголів усіх районів в одне ціле для створення Ве-
ликої Монголії, починаючи від Забайкалля до Хотану в цей бік і 
до Тибету <...> Така робота, за наявними в мене [деякими] відо-
мостями, щоправда, не перевіреними, відбувається і тут, але 
дуже обережно, оскільки місцеві монголи залякані і бояться ки-
тайської влади <...> проте все ж по Сіньцзяну ходить ціла низка 
лам, що розповідають пророцтва, за якими нібито настав час 
об’єднання [всіх] монголів [цит. за: Хохлов 2009, 461].

46 Фуяма – під таким іменем у щоденникових записах Олени Реріх 
фігурує її чоловік.

47 Важко сказати, про яку країну тут ідеться: можливо, про Радян-
ський Союз, можливо, про Монгольську Народну Республіку.

48 В оригіналі російською “стремятся”. 



Визвольні прагнення монголів Сіньцзяну в середині 1920-х рр. ...

The Oriental Studies, 2025, № 96                                                                  159

За даними радянських спостерігачів (від 19.04.1926), у 1920-ті 
роки зв’язок сіньцзянських монголів із Зовнішньою Монголією 
підтверджувався неодноразово. Мовляв, лами, які приїздять з 
Монголії49, залишаються при монастирях, розповідають місце-
вим калмикам про незалежну, самостійну Монголію і про всі по-
дії, що там відбуваються. До всього цього місцеве населення 
прислуховується і, поки що в мріях, думає про поєднання з рід-
ними їм племенами [РДВА, ф. 25895, оп. 1, спр. 832, арк. 421]. 
Додамо, що така “ламська” агітація з боку Урги (Улан-Батора) в 
інших монгольських землях була буденною річчю в першій чвер-
ті ХХ ст. Суворий наказ заарештовувати всіх, хто приїздить з 
Кобдо та Урги до Сіньцзяну, не діяв, і рух через кордон тривав 
[РДВА, ф. 25895, оп. 1, спр. 831, арк. 27]. Лами з МНР і далі ман-
дрували монгольськими осередками Сіньцзяну і провадили агі-
тацію. 

Сам М. Реріх писав: «Ще і ще раз можна оцінити “пошту” 
лам. Набагато раніше від державної обізнаності, набагато точні-
ше приносять лами найкращі звістки» [Рерих Н. К. 1992, 249]. 
Зокрема, у записі від 13 травня 1926 року йдеться про бесіду ху-
дожника з Лобзангом, який повернувся до експедиції і розпові-
дав, що саме наповнює свідомість народів, на що вони чекають. 
Він казав: “...ось час прийшов. Проте не кожному монголу та 
калмику можемо сказати ми, а лише тим, хто може зрозуміти та 
діяти” [Рерих Н. К. 1992, 254]. З огляду на національне визначен-
ня легко припустити, що йшлося саме про плани всемонголь-
ського об’єднання. 

Висновки
Зацікавлення Реріхів постаттю правителя карашарських тор-

гутів пояснюється як його впливовістю та популярністю на те-
ренах Сіньцзяну, так і буддійським бекграундом. Вони могли 
бачити в ньому популярного в північнобуддійському світі тулку-
правителя з власними збройними силами, який посприяє їхньому 
омріяному походу на Лхасу задля відновлення позицій та підне-
сення до вищої влади в Тибеті Панчен-лами IX (т. зв. “Тибет-
ський похід”). До того ж торгутський правитель співчував 
Панчен-ламі IX і мав стримано ставитися до далай-лам з огляду 

49 Дані від 7 жовтня 1926 року.



І. В. Отрощенко

160                                                                         Сходознавство, 2025, № 96

на те, що його попереднє втілення зазнало переслідувань від ти-
бетської влади. Згадка в заготовленій промові про 500 вершників, 
яких мав надіслати за першого прохання Тойн-лама, свідчить на 
користь версії, пов’язаної з “Тибетським походом”.

Наявність довірених лам у складі експедиції мала сприяти по-
ширенню звернень Реріхів у буддійських монастирях на шляху 
експедиції, підкреслити зацікавлення членів експедиції буддиз-
мом та їхні суспільно-політичні проєкти й амбіції, а також допо-
могти Реріхам досягти порозуміння з Тойн-ламою. Насамперед 
лама Лобзанг збирав для мандрівників актуальну інформацію і 
виступав як перекладач та посланець у контактах з Тойн-ламою.

Попри всі намагання, Реріхам не вдалося знайти в особі Тойн-
лами впливового союзника. Біографія торгутського правителя 
переконує, що він був авторитетною та вагомою в політичному 
та воєнному сенсах постаттю в Сіньцзяні, занадто самостійною, 
патріотичною (у плані захисту інтересів монголів) та небезпеч-
ною для влади провінції. Отже, за ним велося постійне спостере-
ження, не кажучи вже про нагляд за переміщенням Центрально-
азійської експедиції теренами Сіньцзяну. У таких умовах обгово-
рення планів політичного забарвлення між Тойн-ламою та Рері-
хами було малоймовірним, навіть якби раптом практичний ре-
гент зацікавився такою співпрацею.

Натяки на майбутню Велику Монголію час від часу зустрі-
чаються в щоденниках Олени Реріх у період перебування Цен-
тральноазійської експедиції в Сіньцзяні. Появу такого акценту 
можна пояснити ознайомленням Реріхів з непоодинокими факта-
ми агітації з боку монгольських лам, які тоді мандрували Сінь-
цзяном, розповідаючи, що настав час об’єднання монголів. Май-
же напевно лама Лобзанг часто передавав мандрівникам подібні 
розмови, що їх чув у монастирях або степу, а пієтет родини пе-
ред ламством та привабливі ідеї об’єднання народів обумовлю-
вали позитивне ставлення Реріхів до такого наративу. Окрім 
монгольських земель, що входили до складу Китаю (Внутрішня 
Монголія та Сіньцзян), Реріхи бачили і російські терени, зокрема 
бурятські, що мали б скласти об’єднану Монголію. Вони також 
розраховували на активну участь Радянського Союзу у процесі 
створення Великої Монголії. І тут видно, що панмонгольський 



Визвольні прагнення монголів Сіньцзяну в середині 1920-х рр. ...

The Oriental Studies, 2025, № 96                                                                  161

дискурс починає зливатися з т. зв. “Новою країною”, “Союзом 
народів Азії” – конфедерацією, про яку мріяли Реріхи. 

ЛІТЕРАТУРА
Алпысбес М. А. & Ергалиева Д. С. (2018), “Военно-поли-

тическое положение синьцзянских монголов в 1910-х – нач. 
1920-х гг.”, Altaistics, Turcology, Mongolistics, No. 2, pp. 89–96.

Андреев А. И. (2008), Гималайское братство: Теософский 
миф и его творцы (Документальное расследование), СПбГУ,  
Санкт-Петербург.

Андреев А. И. (2011), “Оккультизм и мистика в жизни и твор-
честве Н. К. и Е. И. Рерих”, в Рерихи: Мифы и факты, Нестор-
История, Санкт-Петербург, с. 57–107.

Бакаева Э. П. и Юша Ж. М. (2019), “Современная этническая 
идентичность ойратов и тувинцев Китая: к вопросу о специфике 
национального вопроса в КНР”, The New Research of Tuva, No. 4, 
c. 176–194. DOI: https://doi.org/10.25178/nit.2019.4.15 

Балмасов С. С. (2007), Белоэмигранты на военной службе в 
Китае, Центрполиграф, Москва. 

Дамдинсурэн Ц. (2008), “Миф о счастливой стране Шамбале”, 
в Цэндийн Дамдинсурэн. К 100-летию со дня рождения, сост. 
А. Д. Цендина, Вост. лит., Москва, с. 18–40.

Китинов Б. У. (2017), “Торгуты: к вопросу этногенеза и рели-
гиозной ориентации”, Вестник РУДН. Серия: Всеобщая история, 
т. 9, № 1, с. 84–95. DOI: https://doi.org/10.22363/2312-8127-2017-
9-1-84-95

Кузьмин С. Л. (2014), “Донесения о монголах Синьцзяна в 
1920-х гг.”, Oriental Studies, № 3, с. 8–11. 

Лавренова О. А. (2015), «“В строительстве и в неисчерпаемо-
сти преодолеем”. Маньчжурская экспедиция Н. К. Рериха (1934–
1935)», в Рерих Н. К., Дневник Маньчжурской экспедиции (1934–
1935), Международный Центр Рерихов, Москва.

Обухов В. Г. (2012), Потерянное Беловодье. История Русско-
го Синьцзяна, ЗАО Издательство Центрполиграф, Москва.

Отрощенко І. В. (2016), “Сіньцзян у політиці Монгольської 
Народної Республіки (1920–1940-ві роки)”, Сходознавство, 
вип. 73–74, c. 104–59. DOI: https://doi.org/10.15407/skhodoznavst-
vo2016.73-74.104



І. В. Отрощенко

162                                                                         Сходознавство, 2025, № 96

Отрощенко І. В. (2024), “Панчен-лама IX та родина Реріхів: 
міф, дипломатія та духовні пошуки”, Сходознавство, вип. 94, 
c. 59–102. DOI: https://doi.org/10.15407/skhodoznavstvo2024.94.059

Отрощенко І. В. (2025), “Родина Реріхів у Сіньцзяні: діалог із 
представниками буддійського духовенства”, в XXVIII Сходознав-
чі читання А. Кримського: матеріали міжнародної наукової кон-
ференції, 26–27 червня 2025 р., Liha-Pres, Київ, Львів & Торунь, 
c. 60–5. DOI: https://doi.org/10.36059/978-966-397-530-6-22

Певцов М. В. (2010), Путешествия по Китаю и Монголии. 
Путешествие в Кашгарию и Куньлунь, Дрофа, Москва.

“Разрешение на временное в Москве семьи Рерихов (во время 
Центрально-Азиатской экспедиции)”, в Музей Рерихов: Филиал 
Государственного музея Востока, Архив Музея Рерихов, режим 
доступу: https://roerichsmuseum.website.yandexcloud.net/DE/DE-
007.pdf (дата звернення: 1.09.2025).

Рамстедт  Г. И. (1908), Сравнительная фонетика монгольско-
го письменного языка и халхаско-ургинского говора, Типография 
Императорской Академии наук, Санкт-Петербург.

Рерих Е. И. (2008), Записи Учения Живой Этики: в 25 т., т. 3, 
Прологъ, Москва.

Рерих Е. И. (2009a), Записи Учения Живой Этики: в 25 т., т. 6, 
Прологъ, Москва.

Рерих Е. И. (2009b), Записи Учения Живой Этики: в 25 т., 
т. 7, Прологъ, Москва.

Рерих Е. И. (2012), Записи Учения Живой Этики: в 25 т., т. 14, 
Андрей Люфт, Висмар, Вологда.

Рерих Н. (1992), Алтай – Гималаи: Путевой дневник, предисл. 
К. Брэгдона, Виеда, Рига.

Рерих Н. К. (2010), “Шамбала”, в Шамбала сияющая. Сбор-
ник, Издательский центр РОССА3ИЯ Сибирского Рериховского 
Общества, Новосибирск, с. 111–99.

Рерих Н. К. (2015), Дневник Маньчжурской экспедиции (1934–
1935), сост., вступ. ст., коммент. О. А. Лавреновой, Международ-
ный Центр Рерихов, Москва.

Рерих Ю. Н. (2012), По тропам Срединной Азии. Пять лет 
полевых исследований с Центрально-Азиатской экспедицией Ре-
риха, пер. с англ. И. И. Нейч, А. Л. Барковой, Международный 
Центр Рерихов, Мастер-Банк, Москва.



Визвольні прагнення монголів Сіньцзяну в середині 1920-х рр. ...

The Oriental Studies, 2025, № 96                                                                  163

Російський державний архів соціально-політичної історії 
(РДАСПІ), ф. 144, оп. 1, спр. 149; ф. 514, оп. 1, спр. 48.

Російський державний військовий архів (РДВА), ф. 25895, оп. 1, 
спр. 831, 832, 844, 845.

Росов В. А. (2002), Николай Рерих: Вестник Звенигорода. Экс-
педиции Н. К. Рериха по окраинам пустыни Гоби, кн. І: Великий 
План, Алетейя, Ариаварта-Пресс, Санкт-Петербург, Москва.  

Россия и Тибет: сб. pyc. apx. док.,1900–1914 (2005), Вост. лит., 
Москва.

«Справка, подготовленная Архивом внешней политики СССР 
“О встречах Н. К. Рериха с советскими дипломатическими пред-
ставителями в 1924–1927 гг.”», в Музей Рерихов: Филиал Госу-
дарственного музея Востока, Архив Музея Рерихов, режим до-
ступу: https://roerichsmuseum.website.yandexcloud.net/DE/DE-055.
pdf (дата звернення: 1.11.2024).

Усов В. Н. (2007), Советская разведка в Китае: 30-е годы 
XX века, Товарищество научных изданий КМК, Москва.

Хохлов А. Н. (2009), “Н. К. Рерих с семьей в Синьцзяне в 
1925–1926 годах (по материалам АВП РФ)”, в 80 лет Центрально-
азиатской экспедиции Н. К. Рериха: Материалы Междунар. научно-
общест. конф. 2008, Международный Центр Рерихов, Мастер-
Банк, Москва, с. 457–66. 

Andreev A. I. (2014), The Myth of the Masters Revived: The Oc-
cult Lives of Nikolai and Elena Roerich, Brill, Leiden.

Forbes A. D. W. (1986), Warlords and Muslims in Chinese Central 
Asia: A political history of Republican Sinkiang 1911–1949, Cam-
bridge University Press, Cambridge, London, New York, New Ro-
chelle, Melbourne and Sydney.

Hasanli J. (2021), Soviet Policy in Xinjiang: Stalin and the Natio�-
nal Movement in Eastern Turkistan, Lexington Books, Lanham, Boul-
der, New York and London.

Haslund H. (1935), Men and Gods in Mongolia: (Zayagan), 
Translated from the Swedish by E. Sprigge and C. Napier, Dutton & 
Co., Inc., New York.

Hedin S. (1933), Riddles of the Gobi Desert, Transl. from the 
Swedish by E. Sprigge and C. Napier, E. P. Dutton & Company, New 
York.



І. В. Отрощенко

164                                                                         Сходознавство, 2025, № 96

Jacobs J. (2011), Empire Besieged: The Preservation of Chinese 
Rule in Xinjiang, 1884–1971, A dissertation submitted in partial satis-
faction of the requirements for the degree Doctor of Philosophy in 
History, University of California, San Diego.

Jacobs J. M. (2016), Xinjiang and the Modern Chinese State, Uni-
versity of Washington Press, Seattle. 

Kuz’min S. L. (2014), “Reports on the Mongols of Xinjiang in the 
1920s”, Anthropology & Archeology of Eurasia, Vol. 53, No. 4: Kal-
myk Connections, pp. 14–20. DOI: https://doi.org/10.1080/10611959
.2014.1069687

Lattimore O. (1950), Pivot of Asia: Sinkiang and the Inner Asian 
Frontiers of China and Russia, Little, Brown & Co., Boston.

“Lieutenant Haslund’s Report” (1933), in Hedin S., Riddles of the 
Gobi Desert, Transl. from the Swedish by E. Sprigge and C. Napier, 
E. P. Dutton & Company, New York, pp. 322–34.

McCannon J. (2022), Nicholas Roerich: The Artist Who Would Be 
King, University of Pittsburgh Press. DOI: https://doi.org/10.2307/j.
ctv30pnv7r

Meyer K. E. and Brysac Sh. B. (1999), Tournament of Shadows: 
The Great Game and the Race for Empire in Central Asia, Counter-
point, Washington, D. C.

Millward J. A. (2022), Eurasian Crossroads: A History of Xin-
jiang, Revised and Updated Edition, Columbia University Press, New 
York.

“Recent events in Sinkiang” (1934), Journal of The Royal Central 
Asian Society, Vol. 21, Issue 1, pp. 81–8. DOI: https://doi.org/10.10 
80/03068373408725293

Rossabi M. (2022), China and the Uyghurs. A Concise Introduction, 
Rowman & Littlefield, Lanham, Boulder, New York and London.

Rupen R. A. (1964), Mongols of the Twentieth Century, Part 1, In-
diana University, Bloomington and Mouton & Co., Hague.

“The Mongol dilemma” (1935), Journal of The Royal Central 
Asian Society, Vol. 22, Issue 3, pp. 464–67. DOI: 10.1080/03068373 
508725379 

“The peoples of Sinkiang” (1930), Journal of The Royal Central 
Asian Society, Vol. 17, Issue 2, pp. 232–6. DOI: https://doi.org/10.1 
080/03068373008725102



Визвольні прагнення монголів Сіньцзяну в середині 1920-х рр. ...

The Oriental Studies, 2025, № 96                                                                  165

Znamenski A. A. (2017), “The Myth of the Masters Revived: The 
Occult Lives of Nicholas and Elena Roerich, written by Alexandre 
Andreyev”, Numen, Vol. 64, Issue 2–3, pp. 327–9. DOI: https://doi.
org/10.1163/15685276-12341465

REFERENCES
Alpysbes M. A. and Ergaliyeva D. S. (2018), “Voyenno-poli-

ticheskoye polozheniye sin’tszyanskikh mongolov v 1910-kh – nach. 
1920-kh gg.”, Altaistics, Turcology, Mongolistics, No. 2, pp. 89–96. 
(In Russian).

Andreyev A. I. (2008), Gimalayskoye bratstvo: Teosofskiy mif i 
ego tvortsy (Dokumental’noye rassledovaniye), SPbGU, Saint Peters-
burg. (In Russian).

Andreyev A. I. (2011), “Okkul’tizm i mistika v zhizni i tvorchestve 
N. K. i E. I. Rerikh”, in Rerikhi: Mify i fakty, Nestor-Istoriya, Saint 
Petersburg, pp. 57–107. (In Russian).

Bakayeva E. P. and Yusha Zh. M. (2019), “Sovremennaya et-
nicheskaya identichnost’ oyratov i tuvintsev Kitaya: k voprosu o 
spetsifike natsional’nogo voprosa v KNR”, The New Research of 
Tuva, No. 4, pp. 176–94. (In Russian). DOI: https://doi.org/10.2517 
8/nit.2019.4.15 

Balmasov S. S. (2007), Beloemigranty na voyennoy sluzhbe v Ki-
taye, Tsentrpoligraf, Moscow. (In Russian).

Damdinsuren Ts. (2008), “Mif o schastlivoy strane Shambale”, in 
Tsendiyn Damdinsuren. K 100-letiyu so dnya rozhdeniya, Compl. by 
A. D. Tsendina, Vost. lit., Moscow, pp. 18–40. (In Russian).

Kitinov B. U. (2017), “Torguty: k voprosu etnogeneza i reli-
gioznoy oriyentatsii”, Vestnik RUDN. Seriya: Vseobshchaya istoriya, 
Vol. 9, No. 1, pp. 84–95. (In Russian). DOI: https://doi.org/10.2236 
3/2312-8127-2017-9-1-84-95

Kuz’min S. L. (2014), “Doneseniya o mongolakh Sin’tszyana v 
1920-kh gg.”, Oriental Studies, No. 3, pp. 8–11. (In Russian).

Lavrenova O. A. (2015), “ ‘V stroitel’stve i v neischerpayemosti 
preodoleyem’. Man’chzhurskaya ekspeditsiya N. K. Rerikha (1934–
1935)”, in Rerikh N. K., Dnevnik Man’chzhurskoy ekspeditsii (1934–
1935), Mezhdunarodnyy Tsentr Rerikhov, Moscow, pp. 7–80. (In 
Russian).



І. В. Отрощенко

166                                                                         Сходознавство, 2025, № 96

Obukhov V. G. (2012), Poteryannoye Belovod’ye. Istoriya Russko-
go Sin’tszyana, ZAO Izdatel’stvo Tsentrpoligraf, Moscow. (In Rus-
sian).

Otroshchenko I. V. (2016), “Sintszian u politytsi Monholskoi Na-
rodnoi Respubliky (1920–1940-vi roky)”, Skhodoznavstvo, Issues 73–
74, pp. 104–59. (In Ukrainian). DOI: https://doi.org/10.15407/skho-
doznavstvo2016.73-74.104

Otroshchenko I. V. (2024), “Panchen-lama IX ta rodyna Rerikhiv: 
mif, dyplomatiia ta dukhovni poshuky”, Shodoznavstvo, Issue 94, 
pp. 59–102. (In Ukrainian). DOI: https://doi.org/10.15407/skhodo-
znavstvo2024.94.059

Otroshchenko I. V. (2025), “Rodyna Rerikhiv u Sintsziani: dialoh 
iz predstavnykamy buddiiskoho dukhovenstva”, in XXVIII Skhodo-
znavchi chytannia A. Krymskoho: materialy mizhnarodnoi naukovoi 
konferentsii, 26–27 chervnia 2025 r., Liha-Pres, Kyiv, Lviv & Торунь, 
c. 60–5. (In Ukrainian). DOI: https://doi.org/10.36059/978-966-397-
530-6-22

Pevtsov M. V. (2010), Puteshestviya po Kitayu i Mongolii. Putes-
hestviye v Kashgariyu i Kun’lun’, Drofa, Moscow. (In Russian).

“Razresheniye na vremennoye v Moskve sem’i Rerikhov (vo vre-
mya Tsentral’no-Aziatskoy ekspeditsii)”, in Muzey Rerikhov: Filial 
Gosudarstvennogo muzeya Vostoka [The Roerich Museum (a branch 
of the State Museum of the East)], Arkhiv Muzeya Rerikhov, availab-
le at: https://roerichsmuseum.website.yandexcloud.net/DE/DE-007.
pdf (accessed September 1, 2025). (In Russian).

Ramstedt G. I. (1908), Sravnitel’naya fonetika mongol’skogo 
pis’mennogo yazyka i khalkhasko-urginskogo govora, Tipografiya 
Imperatorskoy Akademii nauk, Saint Petersburg. (In Russian).

Rerikh E. I. (2008), Zapisi Ucheniya Zhivoy Etiki: v 25 t., Vol. 3, 
Prolog, Moscow. (In Russian).

Rerikh E. I. (2009a), Zapisi Ucheniya Zhivoy Etiki: v 25 t., Vol. 6, 
Prolog, Moscow. (In Russian).

Rerikh E. I. (2009b), Zapisi Ucheniya Zhivoy Etiki: v 25 t., Vol. 7, 
Prolog, Moscow. (In Russian).

Rerikh E. I. (2012), Zapisi Ucheniya Zhivoy Etiki: v 25 t., Vol. 14, 
Andrey Lyuft, Vismar and Vologda. (In Russian).



Визвольні прагнення монголів Сіньцзяну в середині 1920-х рр. ...

The Oriental Studies, 2025, № 96                                                                  167

Rerikh N. (1992), Altay – Gimalai: Putevoy dnevnik, Preface by 
K. Bregdon, Viyeda, Riga. (In Russian).

Rerikh N. K. (2010), “Shambala”, in Shambala siyayushchaya. 
Sbornik, Izdatel’skiy tsentr ROSSAZIYA Sibirskogo Rerikhovskogo 
Obshchestva, Novosibirsk, pp. 111–99. (In Russian).

Rerikh N. K. (2015), Dnevnik Man’chzhurskoy ekspeditsii (1934–
1935), Compl., preface and commentaries by O. A. Lavrenova, Mezh-
dunarodnyy Tsentr Rerikhov, Moscow. (In Russian).

Rerikh Yu. N. (2012), Po tropam Sredinnoy Azii. Pyat’ let polevykh 
issledovaniy s Tsentral’no-Aziatskoy ekspeditsiyey Rerikha, Transl. 
from English by I. I. Neych and A. L. Barkova, Mezhdunarodnyy 
Tsentr Rerikhov and Master-Bank, Moscow. (In Russian).

Rosiiskyi derzhavnyi arkhiv sotsialno-politychnoi istorii (RDASPI) 
[The Russian State Archive of Socio-Political History], Fund 144, In-
ventory 1, Files 149; Fund 514, Inventory 1, Files 48. 

Rosiiskyi derzhavnyi viiskovyi arkhiv (RDVA) [Russian State Mili-
tary Archive], Fund 25895, Inventory 1, Files 831, 832, 844, 845.

Rosov V. A. (2002), Nikolay Rerikh: Vestnik Zvenigoroda. Eks-
peditsii N. K. Rerikha po okrainam pustyni Gobi, Book І: Velikiy 
Plan, Saint Petersburg and Moscow. (In Russian).

Rossiya i Tibet: sb. rus. arkh. dok.,1900–1914 (2005), Vost. lit., 
Moscow. (In Russian).

“Spravka, podgotovlennaya Arkhivom vneshney politiki SSSR 
‘O vstrechakh N. K. Rerikha s sovetskimi diplomaticheskimi pred-
stavitelyami v 1924–1927 gg’ ”, in Muzey Rerikhov: Filial Gosu-
darstvennogo muzeya Vostoka [The Roerich Museum (a branch of the 
State Museum of the East)], Arkhiv Muzeya Rerikhov, available at: 
https://roerichsmuseum.website.yandexcloud.net/DE/DE-055.pdf 
(accessed November 1, 2024). (In Russian).

Usov V. N. (2007), Sovetskaya razvedka v Kitaye: 30-e gody 
XX veka, Tovarishchestvo nauchnykh izdaniy KMK, Moscow. (In 
Russian).

Khokhlov A. N. (2009), “N. K.Rerikh s sem’yey v Sin’tszyane v 
1925–1926 godakh (po materialam AVP RF)”, in 80 let Tsentral’no-
aziatskoy ekspeditsii N. K. Rerikha: Materialy Mezhdunar. nauchno-
obshchest. konf. 2008, Mezhdunar. Tsentr Rerikhov and Master‑Bank, 
Moscow, pp. 457–66. (In Russian).



І. В. Отрощенко

168                                                                         Сходознавство, 2025, № 96

Andreev A. I. (2014), The Myth of the Masters Revived: The Oc-
cult Lives of Nikolai and Elena Roerich, Brill, Leiden.

Forbes A. D. W. (1986), Warlords and Muslims in Chinese Central 
Asia: A political history of Republican Sinkiang 1911–1949, Cam-
bridge University Press, Cambridge, London, New York, New Ro-
chelle, Melbourne and Sydney.

Hasanli J. (2021), Soviet Policy in Xinjiang: Stalin and the Natio-
nal Movement in Eastern Turkistan, Lexington Books, Lanham, Boul-
der, New York and London.

Haslund H. (1935), Men and Gods in Mongolia: (Zayagan), 
Translated from the Swedish by E. Sprigge and C. Napier, Dutton & 
Co., Inc., New York.

Hedin S. (1933), Riddles of the Gobi Desert, Transl. from the 
Swedish by E. Sprigge and C. Napier, E. P. Dutton & Company, New 
York.

Jacobs J. (2011), Empire Besieged: The Preservation of Chinese 
Rule in Xinjiang, 1884–1971, A dissertation submitted in partial satis-
faction of the requirements for the degree Doctor of Philosophy in 
History, University of California, San Diego.

Jacobs J. M. (2016), Xinjiang and the Modern Chinese State, Uni-
versity of Washington Press, Seattle. 

Kuz’min S. L. (2014), “Reports on the Mongols of Xinjiang in the 
1920s”, Anthropology & Archeology of Eurasia, Vol. 53, No. 4: Kal-
myk Connections, pp. 14–20. DOI: https://doi.org/10.1080/10611959
.2014.1069687

Lattimore O. (1950), Pivot of Asia: Sinkiang and the Inner Asian 
Frontiers of China and Russia, Little, Brown & Co., Boston.

“Lieutenant Haslund’s Report” (1933), in Hedin S., Riddles of the 
Gobi Desert, Transl. from the Swedish by E. Sprigge and C. Napier, 
E. P. Dutton & Company, New York, pp. 322–34.

McCannon J. (2022), Nicholas Roerich: The Artist Who Would Be 
King, University of Pittsburgh Press. DOI: https://doi.org/10.2307/j.
ctv30pnv7r

Meyer K. E. and Brysac Sh. B. (1999), Tournament of Shadows: 
The Great Game and the Race for Empire in Central Asia, Counter-
point, Washington, D. C.



Визвольні прагнення монголів Сіньцзяну в середині 1920-х рр. ...

The Oriental Studies, 2025, № 96                                                                  169

Millward J. A. (2022), Eurasian Crossroads: A History of Xin-
jiang, Revised and Updated Edition, Columbia University Press, New 
York.

“Recent events in Sinkiang” (1934), Journal of The Royal Central 
Asian Society, Vol. 21, Issue 1, pp. 81–8. DOI: https://doi.org/10.1 
080/03068373408725293

Rossabi M. (2022), China and the Uyghurs. A Concise Introduc-
tion, Rowman & Littlefield, Lanham, Boulder, New York and Lon-
don.

Rupen R. A. (1964), Mongols of the Twentieth Century, Part 1, In-
diana University, Bloomington and Mouton & Co., Hague.

“The Mongol dilemma” (1935), Journal of The Royal Central 
Asian Society, Vol. 22, Issue 3, pp. 464–7. DOI: 10.1080/030683735 
08725379 

“The peoples of Sinkiang” (1930), Journal of The Royal Central 
Asian Society, Vol. 17, Issue 2, pp. 232–6. DOI: https://doi.
org/10.1080/03068373008725102

Znamenski A. A. (2017), “The Myth of the Masters Revived: The 
Occult Lives of Nicholas and Elena Roerich, written by Alexandre 
Andreyev”, Numen, Vol. 64, Issue 2–3, pp. 327–9. DOI: https://doi.
org/10.1163/15685276-12341465

І. В. Отрощенко
Визвольні прагнення монголів Сіньцзяну
в середині 1920-х рр. очима родини Реріхів

Центральноазійська експедиція родини Реріхів (1925–1928) стала 
одним з найбільших досягнень у їхній непересічній творчій біографії. 
У 1925–1926 рр. під час відвідин Сіньцзяну Реріхи особливу увагу звер-
тали на монгольське населення провінції та його настрої. Дослідження 
спирається на щоденники та дорожні нотатки самих Реріхів та архівні 
матеріали. У статті висвітлюються становище карашарських торгутів у 
1920-ті рр. і постать їхнього правителя Тойн-лами та історія його прав-
ління, а також тодішнє поширення панмонгольських наративів серед 
монголів Сіньцзяну, свідками чого стали Реріхи під час своєї експеди-
ції. Окрема увага приділяється планам та спробам родини Реріхів (на 
прикладі кейсу Тойн-лами) поєднати визвольні прагнення монголів 
Сіньцзяну із власним дискурсом про створення нової буддійської кон-
федерації на теренах Східної Азії. Зацікавлення Реріхів постаттю пра-
вителя карашарських торгутів пояснюється як його впливовістю та 



І. В. Отрощенко

170                                                                         Сходознавство, 2025, № 96

популярністю на теренах Сіньцзяну, так і буддійським бекграундом. Ре-
ріхи могли бачити в ньому популярного в північнобуддійському світі 
тулку-правителя з власними збройними силами, який посприяє їхньому 
омріяному походу на Лхасу задля відновлення позицій та піднесення до 
вищої влади в Тибеті Панчен-лами IX. Наявність довірених лам у скла-
ді експедиції мала сприяти поширенню звернень Реріхів у буддійських 
монастирях на шляху експедиції, а також підкреслити зацікавлення 
членів експедиції буддизмом та їхні суспільно-політичні проєкти й ам-
біції.

Ключові слова: Тойн-лама, М. К. Реріх, О. І. Реріх, Ю. М. Реріх, ка-
рашарські торгути, лами, монголи, панмонголізм, Сіньцзян

Стаття надійшла до редакції 12.09.2025


