
The Oriental Studies, 2025, № 96                                                                  3

©  2025 A. Zelinskyi; Published by the A. Yu. Krymskyi Institute of Orien-
tal Studies, NAS of Ukraine on behalf of The Oriental Studies. This is 
an Open Access article distributed under the terms of the Creative Com-
mons Attribution License (https://creativecommons.org/licenses/by-
nc/4.0/).

Історія

 ISSN 2415-8712 (on-line); ISSN 1682-671X (print)
Shodoznavstvo, 2025, No. 96, pp. 3–54

doi: https://doi.org/10.15407/skhodoznavstvo2025.96.003

UDC 94(32)“323/30”:292.11+251

ARTEMIS–BUBASTIS–BASTET:
the place of the figure of the GrAeco-Egyptian 
goddess and her two components
in the religious policy of THE Ptolemies

A. Zelinskyi
DSc (History), Senior Fellow, 
Leading Researcher, 
State institution “Institute of World History of the National Academy
of Sciences of Ukraine”
5 Leontovych Str., Kyiv, 01054, Ukraine
z-al@ukr.net
ORCID: 0000-0003-0214-4625

In 2009, Egyptian archaeologists discovered a Ptolemaic temple dedica-
ted to the syncretic goddess Bubastis (Artemis-Bastet) in Alexandria. This 
finding necessitates a reassessment of our understanding of the role of this 
goddess and of her two constituent aspects (Greek Artemis and Egyptian 
Bastet) in Ptolemaic propaganda. I’ve collected and preliminarily analyzed 
35 instances in which Artemis, Bubastis, or Bastet appear in association with 
members of the Ptolemaic royal house (306–30 BC). The vast majority of 
these episodes rest on solid factual foundations; however, Ep. 3, 17–19, 22–
23, and 32 are of a hypothetical nature. Based on this material, the following 
conclusions can be drawn. Contrary to the communis opinio, the cult of Ar-
temis and Bastet, combined in the figure of Bubastis, played a significant 
(though not predominant) role in Ptolemaic propaganda. Activities related to 
the cult of Artemis–Bubastis–Bastet accompanied the Alexandrian dynasty 
from its founder, Ptolemy I, to its last representative, Cleopatra VII. While 



А. Л. Зелінський

4                                                                         Сходознавство, 2025, № 96

references to Artemis span the entire period of the dynasty’s rule, evidence 
for Bubastis and Bastet is confined to the 3rd–2nd centuries BC. In 17 cases, 
the initiative for these cultic activities came directly from the Ptolemies 
themselves; in 13, the Ptolemies were the explicit objects of religious ac-
tions connected to the cult of Artemis, Bubastis, or Bastet; and in 4 instan-
ces, not the Ptolemies but members of the royal entourage acted as subjects 
or objects of such cultic undertakings. Only one episode appears to have 
been purely incidental (Ep. 12). Overall, the goddess Artemis features inde-
pendently in the majority of these episodes (23 instances). However, within 
Egypt, episodes involving Bubastis and/or Bastet outnumber those involving 
Artemis alone (12 versus 7). Outside the borders of Egypt, it is exclusively 
Artemis who figures in connection with the Ptolemies (6 times in the exter-
nal Ptolemaic territories and 9 – beyond their control).

Keywords: Artemis, Bubastis, Bastet, Ptolemies, Hellenism, ancient 
Greek religion, ancient Egyptian religion

А. Л. Зелінський
АРТЕМІДА – БУБАСТІС – БАСТЕТ:

МІСЦЕ ПОСТАТІ ГРЕКО-ЄГИПЕТСЬКОЇ БОГИНІ
ТА ДВОХ ЇЇ СКЛАДНИКІВ 

У РЕЛІГІЙНІЙ ПОЛІТИЦІ ПТОЛЕМЕЇв
Вступ

До останнього часу, згідно з дослідницькою communis opinio, 
постать Артеміди та супутні їй культи (див. нижче) фактично не 
використовувалися в офіційній птолемеївській пропаганді [Visser 
1938, 16–17, not. 8; Fraser 1972, I, 195–196; van Oppen de Ruiter 
2007, 11–12, 154]. Проте здійснене у 2009 р. відкриття алексан-
дрійського Бубастейону – храму синкретичної богині Бубастіс 
(Артеміди – Бастет)1 [Abd El-Maksoud, Abd El-Fattah, Seif el-Din 

1 Про спільні знаменники між Артемідою та єгипетською богинею-
кішкою (зокрема, опіку материнством і дитинством, наявність місячно-
го контексту та навіть схильність до полювання і певну войовничість) 
див.: [Quaegebeur 1991; Carrez-Maratray 2014, 129–154; Casella 2021, 
72–76; Duchesne 2022, 95–102; Зелінський 2023, 6, 11, прим. 4–6]. Згідно 
із сучасним станом джерельної бази, на території елліністичного Єгип-
ту осередки грекомовного культу Бубастіс існували не лише в Алексан-
дрії, а й у Мемфісі, західній частині нільської дельти, Фаюмській оазі 
та власне в Бубастійському номі [Abd El-Maksoud, Abd El-Fattah, Seif el-
Din 2012; Casella 2021, 30–31, 36–39, 247, № 83; 359, № 196; 396, № 232; 
408, № 244; 410, № 246; 411, № 247; Mirizio 2021, 140; Зелінський 2023, 
11, прим. 7].



Артеміда-Бубастіс-Бастет: місце греко-єгипетської богині...

The Oriental Studies, 2025, № 96                                                                  5

2012; Abd El-Maksoud, Abd El-Fattah, Carrez-Maratray 2014; також 
див. нижче] спонукає до перегляду зазначеної позиції. Насампе-
ред ідеться про потребу зведення воєдино усіх відомих нам точок 
зіткнення між царським домом Птолемеїв і культом як самої Бу-
бастіс, так і обох окремих її складників. Досягнення зазначеної 
мети, помножене на аналіз отриманих результатів, сприятиме роз-
ширенню та поглибленню наших уявлень про характер релігійної 
політики династії Птолемеїв.

Релігійна політика Александрійської династії вперше привер-
нула окрему увагу дослідників історії держави Птолемеїв уже на 
початку XX століття. Зокрема, йдеться про появу фундаменталь-
ного двотомника В. Отто “Priester und Tempel in hellenistischen 
Ägypten” [Otto 1905, 1908]. Поява нових і публікація раніше від-
найдених грекомовних та єгиптомовних джерел спонукала й 
далі спонукає наступників вищезгаданого дослідника до здій-
снення в зазначеній царині подальших наукових студій. З-поміж 
найбільш значущих із числа таких праць варто згадати: “Das Asyl-
wesen Ägyptens in der Ptolemäerzeit und die spätere Entwicklung” 
Ф. фон Весса [von Wöss 1923], “Götter und Kulte im ptolemäischen 
Alexandrien” К. Фіссер [Visser 1938], “Der makedonische König 
und die ägyptischen Priester. Studien zur Geschichte des ptolemaii-
schen Ägypten” В. Хусса [Huss 1994], “The religious identification 
of Ptolemaic queens with Aphrodite, Demeter, Hathor and Isis” 
Б. ван Оппен де Рюйтера [van Oppen de Ruiter 2007], “Herrscher- 
und dynastiekulte im Ptolemäerreich: Systematik und Einordnung der 
Kultformen” Ш. Пфайффера [Pfeiffer 2008], “Makedonische Phar-
aonen und hieroglyphische Stelen: historische Untersuchungen zur 
Satrapenstele und verwandten Denkmälern” Д. Шефер [Schäfer 
2011] тощо2.

Суттєвий релігійний складник також зазвичай міститься в 
численних працях, присвячених творчості поетів александрій-
ської школи. Йдеться про такі фундаментальні дослідження, як 

2 У вищевказаному переліку я не наводжу журнальні публікації з 
огляду на їхню численність. Натомість не можу не надати посилань на 
низку присвячених державі Птолемеїв загальних монографій, які також 
містять значну релігійну компоненту [Fraser 1972; Hölbl 2001; Зелін-
ський 2010; Clayman 2014; Carrez-Maratray 2014; Pfeiffer 2017; Зелін-
ський 2020a].



А. Л. Зелінський

6                                                                         Сходознавство, 2025, № 96

“Bogowie zeszli z Olimpu. Bóstwo i Mit w greckiej Literaturze 
Świata hellenistycznego” А. Свідеркувни [Świderkówna 1991], 
“Dichtung und höfische Gesellschaft. Die Rezeption von Zeitgeschich-
te am Hof der ersten drei Ptolemäer” Г. Вебера [Weber 1993], “Calli-
machus and His Critics” А. Кемерона [Cameron 1995], “Seeing 
Double. intercultural Poetics in Ptolemaic Alexandria” С. Стівенс 
[Stephens 2003], “Von den Toren des Hades zu den Hallen des 
Olymp. Artemiskult bei Theokrit und Kallimachos” І. Петрович 
[Petrovic 2007], “Каллимах и его гимны” В. Зав’ялової [Завьялова 
2009], “Macedonian Kings, Egyptian Pharaohs. The Ptolemaic Fami-
ly in the Encomiastic Poems of Callimachus” І. Лауколи [Laukola 
2016], “The New Politics of Olympos: Kingship in Kallimachos’ 
Hymns” М. Брумбо [Brumbaugh 2019] і багато інших.

Окрім того, варто згадати декілька праць, безпосередньо при-
свячених елліністичним, а точніше, греко-римським варіаціям на 
тему Бастет. Це передусім уже хрестоматійна невелика публіка-
ція Ж. Кежебера “Le culte de Boubastis-Bastet en Égypte gréco-
romaine” [Quaegebeur 1991]. Також ідеться про низку статей, що 
з’явились у науковій періодиці з нагоди вищезгаданого відкриття 
александрійського Бубастейону [Abd El-Maksoud, Abd El-Fattah 
& Seif el-Din 2012; Abd El-Maksoud, Abd El-Fattah, Carrez-Marat-
ray 2014; Abd El-Maksoud, Abd El-Fattah, Seif el-Din 2015; Зелін-
ський 2023; пор.: Carrez-Maratray 2014, 129–154]. Нарешті, слід 
згадати два нещодавно виконані дисертаційні дослідження: док-
торську роботу “Le culte de Bastet/Boubastis en Égypte et sa diffu-
sion en Méditerranée à l’époque gréco-romaine” Е. Казелли [Casella 
2021] і магістерську – “Le culte de Boubastis dans le monde gréco-
romain du IIe siècle av. J.-C. au Ive siècle apr. J.-C.” Н. Дюшен [Du-
chesne 2022]. Водночас у жодній наявній на сьогодні науковій 
праці не було здійснено спроби зведення відомих нам епізодів, 
пов’язаних із взаємодією представників і представниць царсько-
го дому Птолемеїв з культом Артеміди – Бастет.

Під час формування запропонованого на цих сторінках пере-
ліку розташованих за хронологічним принципом епізодів мною 
було враховано два суттєві обмеження, закладені в назві цього 
дослідження. По-перше, я враховую лише випадки, пов’язані зі 
згадкою про Артеміду, Бубастіс і Бастет. По-друге, у зазначеному 
переліку фігурують лише епізоди, безпосередньо чи опосередко-
вано пов’язані з представниками та представницями царського 



Артеміда-Бубастіс-Бастет: місце греко-єгипетської богині...

The Oriental Studies, 2025, № 96                                                                  7

дому Птолемеїв. Водночас я наводжу випадки, у яких правителі з 
Александрійської династії та члени їхніх родин є не лише прями-
ми ініціаторами тих чи інших подій чи заходів, а й первинними, 
а іноді навіть вторинними (пор. еп. 9, 25, 27–28) об’єктами, на 
яких були спрямовані дії інших осіб (пор. нижче). Нарешті, деякі 
з наведених нижче епізодів мають гіпотетичний характер, що 
змусило мене до супроводження їх додатковими поясненнями та 
коментарями.

1. Заснування в Александрії храму Артеміди
(бл. кін. IV ст. до Р. Х.)3

Єгипетські археологи, яким належить честь відкриття алек-
сандрійського Бубастейону (пор. вище), датують найдавніші арте-
факти вотивного характеру, знайдені на території храму, кін. IV – 
поч. ІІІ ст. Водночас вони, хоча й уважають, що цей храм із самого 
початку був присвячений Бубастіс, не можуть не зазначити наяв-
ність чітких паралелей між іконографією знайдених ними вотив-
них предметів та аналогічних пам’яток, пов’язаних з культовими 
центрами Аполлонової сестри, зокрема Артеміди Бравронії [Abd 
El-Maksoud, Abd El-Fattah, Seif el-Din 2012; пор.: Casella 2021, 
139–151]. Остання обставина в поєднанні з переважно грецьким 
характером релігійного ландшафту ранньої Александрії [Visser 
1938; Fraser 1972; Weber 1993, 337–359; Зелінський 2010, 273–
274, 345–347, прим. 490–504] дає мені підстави припустити, що 
офіційною мешканкою вищезгаданого храму на момент його за-
снування могла вважатися Артеміда. З огляду на той факт, що 
роботи з розбудови майбутньої єгипетської столиці, починаючи з 
323 р., перебували під безпосереднім контролем тодішнього са-
трапа, а згодом і володаря Країни Нілу (пор. еп. 2) Птолемея І 
Сотера (CGC 22182, 3) (пор.: [Pfeiffer 2017, 36–39; Grainger 2022, 
42–46]), важко собі уявити, що поява зазначеного храму не була 
інспірована, дозволена чи бодай не заборонена засновником Алек-
сандрійської династії. Цікаво, що фактично одразу після засну-
вання святилища Артеміди його олімпійська господарка стрімко 
почала набувати котячих рис і відповідної сутності Бубастіс [Abd 
El-Maksoud, Abd El-Fattah, Seif el-Din 2012; Casella 2021, 79–151], 
що, зрештою, було офіційно визнано панівною династією в особі 
цариці Береніки ІІ (див. еп. 11).

3 Оскільки усі подальші події, згадувані в цій статті, відбулися до 
Різдва Христового, помітка “до Р. Х.” надалі опускатиметься.



А. Л. Зелінський

8                                                                         Сходознавство, 2025, № 96

2. Присвята Епікрата Артеміді за царя Птолемея І (?)
(305–282 рр.)

Присвячувальний напис, який походить з александрійського 
передмістя Канопа (пор.: Strab. XVII. 1. 16–17), містить таке: 
“Артеміді Сотейрі для царя Птолемея, Епікрат Афінянин”4 
(OGIS 18 = I.Louvre 7 = CPI 89). На думку видавців напису і біль-
шості сучасних дослідників, з якою я не маю підстав не погоджу-
ватися, бенефіціаром присвяти, зробленої Артеміді Сотейрі (Ря-
тівниці), був уже згадуваний вище цар Птолемей І (306/305–
282 рр.)5 [Caneva 2016, 122, not. 23; Lorber 2023, 151]. Ця і подібні 
присвяти, у яких представники царського дому не є безпосеред-
німи ініціаторами звернення на їхню користь до божества (також 
див. еп. 4, 21–22, 24, 27, 31), з огляду на сам їхній зміст розгляда-
ються мною як свідчення на користь широковідомої зацікавле-
ності александрійських володарів у прихильності до них відпо-
відної богині.

3. Напівстатери Пірра І Епірського із зображенням
Артеміди в подобі Береніки І (?) (278–276 рр.)

Цар Епіру, Пірр І6, під час своєї сицилійської експедиції (278–
276 рр. [Lévêque 1957, 451–508]) карбував золоті напівстатери з 
традиційним для сицилійських полісів (зокрема, для Сиракуз) 
[Sear 1975, 73–129] зображенням Артеміди [Lévêque 1957, 466, 
692–693; Sear 1975, 104, № 981] (Іл. 1). На думку деяких дослід-
ників, Артеміда з Піррових монет має яскраво виражені спільні 
риси із зображеннями останньої дружини Птолемея І – Берені-
ки І (померла бл. 279 р.)7, викарбуваними на монетах її сина від 
першого шлюбу – киренського царя Магаса [Franke 1989, 463; 
Казаров 2009, 240–241, 255–256]8 (Іл. 2). У разі слушності цього 

4 Усі переклади давньогрецьких текстів, наведені в цій статті, у разі 
якщо немає вказівок на особу перекладача, належать її автору.

5 Дати царювання і загальні відомості про володарів з династії Пто-
лемеїв подано за монографією Г. Хельбля і матеріалами електронного 
проєкту К. Беннетта “Egyptian royal genealogy” [Hölbl 2001; Bennett 
2001–2013].

6 Про нього див.: [Lévêque 1957; Казаров 2009].
7 Про неї див.: [Bennett 2001–2013, berenice_i; Sewell-Lasater 2020, 

97–100; Зелінський 2020a, 79–83].
8 Про Магаса Киренського див.: [Bennett 2001–2013, magas_i].



Артеміда-Бубастіс-Бастет: місце греко-єгипетської богині...

The Oriental Studies, 2025, № 96                                                                  9

припущення ми можемо говорити про напівстатери Пірра І як 
про ознаку першого вияву стійкої традиції асоціювання, асиміля-
ції чи навіть ототожнення птолемеївських цариць з Артемідою 
(див. еп. 5, 15, 19, 23, 32). В усякому разі, якби зазначене асоцію-
вання щодо Береніки І справді було9, то цар Епіру, який замолоду 
провів кілька років при дворі Птолемея І, де взяв за дружину до-
чку Береніки від першого шлюбу Антигону (Plut. Pyrrh. 4, 6, 9; 
Paus. I. 11. 5), звичайно, мав би про нього знати, а отже, й міг ви-
користати у власних пропагандистських інтересах. Зокрема, на-
голос на бодай колишніх родинних зв’язках з Беренікою10 міг би 
придатися Піррові саме в Сиракузах, чий колишній правитель і 
його колишній родич Агатокл [Lévêque 1957, 124–125] був одру-
жений з іншою її дочкою – Теоксеною (Just. XXIII. 2) (також 
див.: [Зелінський 2020a, 74, 80, 304, прим. 405]).

Іл. 1. Золотий напівстатер Пірра І із зображенням Артеміди
(за [Sear 1975, 104 № 981])

9 Деякі дослідники вважають, що на киренських монетах зображено 
не Береніку І, а її онуку – Береніку ІІ [пор.: Lorber 2018, 116–117, 121–
122]. З іншого боку, не виключаю, що погано збережене погруддя Бере-
ніки в подобі Артеміди з т. зв. Геркуланумської “Вілли папірусів” зо-
бражувало саме дружину Птолемея І (MANN 5592) – https://museoar-
cheologiconapoli.it/en/villa-dei-papiri-2/.

10 Антигона померла бл. 295 р. [Lévêque 1957, 124–125; Bennett 2001–
2013, antigone not. 7–8]. Про нетривалий шлюб Пірра з Агатокловою 
дочкою Ламассою див.: [Lévêque 1957, 124–125].



А. Л. Зелінський

10                                                                         Сходознавство, 2025, № 96

Іл. 2. Срібна дідрахма Магаса Киренського із зображенням Береніки І
(за [Lorber 2018, 121])

4. Присвята мілетців Артеміді за басилісу Філотеру
(279–270 рр.)

Інша дочка Береніки І, Філотера [Bennett 2001–2013, philotera; 
Coşkun 2022, 208–212], рідна сестра Птолемея ІІ Філадельфа 
(282–246 рр.), фігурує поряд з Артемідою в мілетському написі, 
датованому періодом між 279 і 270 рр. [Lorber 2023, 126]. Ідеться 
про відрізок часу між моментом переходу Мілету до птолемеїв-
ської сфери впливу (SIG 322) (пор.: [Зелінський 2020a, 87, 323–
324, прим. 538; Grainger 2022, 103, 270, not. 12; Nawotka 2023, 61–
62]) і датою, що є як terminus ante quem для смерті вищезгаданої 
царівни [Weber 1993, 269; Stephens 2015, 15, 21; Pfeiffer 2017, 65; 
Зелінський 2020a, 312, прим. 458; Coşkun 2022, 211; Grainger 2022, 
123]. Переклад цього напису має такий вигляд: “Басилісу11 Філо-
теру, дочку царя Птолемея, народ мілетців Артеміді Піфійській” 
(OGIS 35 = I.Didyma 186)12. На мою думку, варто погодитися з 
припущенням деяких дослідників, згідно з яким вищенаведений 

11 Стосовно практики вживання титулу “басиліса” щодо незаміжніх 
представниць царського дому Птолемеїв див.: [Sewell-Lasater 2020, 14–
18; Coşkun 2022].

12 Про культ Артеміди як сестри-близнючки Аполлона в Мілеті див.: 
[Nawotka 2023, 184–186].



Артеміда-Бубастіс-Бастет: місце греко-єгипетської богині...

The Oriental Studies, 2025, № 96                                                                  11

напис містився на присвяченій богині статуї Філотери, яка своєю 
чергою могла бути складником царської родинної композиції 
[Müller 2009, 103; Carney 2013, 98].

5. Асоціювання Арсиної ІІ з Артемідою на Делосі
(поч. з 268 р.)

Друга дружина й рідна сестра Птолемея ІІ, Арсиноя ІІ Філа-
дельфа (316–270 рр. [Müller 2009; Bennett 2001–2013, arsinoe_ii; 
Carney 2013; Grainger 2022, 134–147]), чия постать була об’єктом 
численних різнорівневих релігійних конотацій [Зелінський 2020a, 
95–96], окрім іншого, була асоційована й з Артемідою [Tondriau 
1948, 18; van Oppen de Ruiter 2007, 11, 13, 200, 208; Caneva 2012, 
80; Grabowski 2014, 29, not. 47, 31; Brumbaugh 2019, 213–215; 
пор.: Bruneau 1970, 541–543]. Зокрема, йдеться про культ зазна-
ченої цариці, започаткований у 268 р.13 на Делосі представником 
птолемеївської адміністрації в кікладському Острівному союзі – 
несіархом Гермієм. Згідно з низкою записів, знайдених серед де-
лоських храмових інвентарних списків (пор.: [Constantakopoulou 
2017, 171–227]), цей чиновник заснував щорічне свято під назвою 
Філадельфея, на потреби якого щорічно жертвувався ритуальний 
фіал; водночас об’єктами пожертвувань поряд з Арсиноєю були 
Аполлон, Артеміда та мати божественних сиблінгів – Лето [Bru-
neau 1970, 528–530, 544; пор.: Hölbl 2001, 104; Tully 2012, 427–
428; Caneva 2012, 80; Constantakopoulou 2017, 80–81, 191–192, 
232–233; Brumbaugh 2019, 215; Caneva 2023, 120, 137]. Оскільки 
кількома роками раніше (272/271 р.) в Александрії було проголо-
шено богами-сиблінгами (адельфами) самих Птолемея ІІ й Арси-
ною ІІ (P. Hibeh, 199; AB 74) [Pfeiffer 2017, 61–62; Зелінський 
2020a, 95; Grainger 2022, 145–146], найближчою до останньої бо-
гинею, згаданою в контексті присвячуваних фіалів, була не Лето, 
а саме Артеміда14. Водночас я не можу не погодитися з думкою 

13 Це датування визнано мною за слушне з огляду на датування смер-
ті Арсиної II не 268-м, а 270 р. [Зелінський 2020a, 340, прим. 624; див. 
також: Pfeiffer 2017, 65, 226, Anm. 50; Coşkun 2022, 208, not. 48; Grainger 
2022, 146, 273, not. 20; Caneva 2023, 71, 75, 114, not. 13; 117].

14 Також існує дещо сумнівне припущення, згідно з яким Арсиноя ІІ 
в подобі Артеміди була складником скульптурної композиції, що при-
крашала делоський вівтар богині Агате Тюхе [Tondriau 1948, 18; пор.: 
Bruneau 1970, 541–543]. Окрім цього, варто пам’ятати, що перший чо-



А. Л. Зелінський

12                                                                         Сходознавство, 2025, № 96

дослідників, які вважають, що за заснуванням культу Арсиної ІІ 
на Делосі (а отже, й за ідеєю релігійного асоціювання між остан-
ньою та Артемідою) стояв особисто Птолемей ІІ (див.: [Meadows 
2013, 36]).

6. Написання Каллімахом “Гімну до Артеміди”
(бл. 261–260 рр.)

Відомий александрійський придворний поет і філолог Каллі-
мах із Кирени [Meillier 1979, 9–21; Завьялова 2009, 31–111; 
Stephens 2015, 3–7; Laukola 2016, 33–39; Brumbaugh 2019, 4–7] у 
низці своїх творів так чи інакше, проте цілком свідомо відобра-
жав політичні та династичні птолемеївські реалії [Acosta-Hughes, 
Lehnus, Stephens 2011, 155–244; Clayman 2014, 78–104; Laukola 
2016; Brumbaugh 2019; Зелінський 2020a, 98–99, 236, 324–325, 
прим. 540; 364–365, прим. 752; 524–525, прим. 1959–1966]. Зо-
крема, до числа таких творів варто зараховувати його “Гімн до 
Артеміди” (Cal. Hymn. III). Прив’язка цього гімну до птолемеїв-
ської пропагандистської тематики криється в обранні його цен-
тральної героїні. Припускаю, що до написання цього твору 
Каллімаха спонукало започаткування першого в історії держави 
Птолемеїв нетривалого контролю над Ефесом (бл. 262–258 рр.) 
[Hölbl 2001, 42, 44; Lorber 2018, 67; Зелінський 2020a, 103, 105, 
354, прим. 716; 360, прим. 738]15, який був одним з найважливі-
ших культових центрів Артеміди (Cal. III. 249–250; Strab. XIV. 1. 
22–23) [Petrovic 2007, 202, 208–209, 212, 217–220; Завьялова 2009, 
379–380; Stephens 2015, 102]. Між іншим, з огляду на це появу за-
значеного твору, безумовно скорельованого із зовнішньою полі-
тикою Птолемея ІІ, треба датувати 261-м чи 260 р. [Зелінський 

ловік Арсиної, Лісімах, перейменував на її честь один з найважливіших 
центрів культу Артеміди (пор. еп. 6, 33–34) – Ефес (Strab. XIV. 1. 21; 
Steph. Byz. Ephesos) [Müller 2009, 345–348; Carney 2013, 36; Brumbaugh 
2019, 213–215]. Натомість гіпотеза щодо наявності прозорих філологіч-
них алюзій на Арсиною ІІ в Каллімаховому “Гімні до Артеміди” (пор. 
еп. 6), висловлена З. Адор’яні [Adorjáni 2017], видається мені відверто 
спекулятивною.

15 До речі, долучення Ефеса (колишньої Арсиної) до держави Пто-
лемеїв варто пов’язати з постаттю сина Лісімаха та майбутньої Арси-
ної ІІ (пор. прим. 14) Птолемея [Зелінський 2020a, 101–104; пор.: Lor-
ber 2018, 67].



Артеміда-Бубастіс-Бастет: місце греко-єгипетської богині...

The Oriental Studies, 2025, № 96                                                                  13

2009, 50, 53, прим. 17; пор.: Завьялова 2009, 335–337; інакше див.: 
Meillier 1979, 45, 113–114; Carrez-Maratray 2014, 151–154; Stephens 
2015, 19–20; Laukola 2016, 90; Brumbaugh 2019, 216].

7. Встановлення статуї Птолемея ІІ в Бубастісі
(257/256 р.)

У березні 257 р., під час повернення з сирійської кампанії, 
здійсненої в межах ІІ Сирійської війни16, Птолемей ІІ відвідав 
місто Бубастіс. Уважаю, що відвідини цього міста детермінували 
царський візит до провідної святині Бубастійського ному, при-
свяченої Бастет (пор.: [Clarysse 2007, 205, not. 10]). Зокрема, без-
посереднім наслідком цього візиту мала стати поява статуї зазна-
ченого володаря, супроводжуваної урочистим написом, у якому 
звеличувалася військова доблесть царя [Panov, Zelinskyi 2019; 
Зелінський 2020a, 107, 113, 367, прим. 767–771, 822–823, 856–
860]17. Окрім іншого, у цьому написі Птолемей ІІ окреслюється 
як “{Улюблений} великою Бастет, володаркою Бубастіса18” [Panov, 
Zelinskyi 2019, 157].

8. Наказ Птолемея ІІ про звільнення
від громадських робіт служителів храмів Бастет

(бл. 257 р.?)
На мою думку, саме візит Птолемея ІІ до головного храму 

Бастет, здійснений у 257 р. (див. еп. 7), спонукав зазначеного во-
лодаря до звільнення служителів богині-кішки від виконання, за-
звичай примусових, громадських робіт. На наявність відповідно-
го привілею вказують два папіруси, датовані серединою – 2-ю 
половиною 240-х рр. [Wilimowska 2020, 285, not. 65]. Перший з 
них являє собою скаргу двох опікунів (годувальників) священних 
кішок на місцевого начальника поліції Леонтіска, який з огляду 
на власні матеріальні інтереси порушив наказ Птолемея ІІ та мі-
ністра фінансів (діойкета) останнього, Аполлонія (див. еп. 9), 

16 Про ІІ Сирійську війну (бл. 259–253 рр.) див.: [Зелінський 2020a, 
104–108, 359–370, прим. 736–786; Grainger 2022, 223–242, 279–280].

17 Стосовно припущення, згідно з яким зазначене просування Пто-
лемея ІІ нільською дельтою відбувалося у протилежному напрямі, див.: 
[Clarysse 2007; Grainger 2022, 233–234; пор.: Зелінський 2020a, 822–823, 
прим. 856].

18 В основі запропонованого мною тексту лежить англійський пере-
клад М. Панова.



А. Л. Зелінський

14                                                                         Сходознавство, 2025, № 96

змушуючи авторів скарги до виконання польових робіт і виготов-
лення цегли (P.C.Z. 59.451 = PSI, 440)19. Другий – згадує про 
звільнення служителів, які займалися похованням померлих кі-
шок, від участі в побудові й обслуговуванні гребель і каналів 
[UPZ, 157 = P.Par. 66, col. II, l. 25]20.

9. Коптська (?) присвята діойкета Аполлонія
з подвійною згадкою Артеміди (259–246 рр.)

Згідно з communis opinio, з верхньоєгипетського Копту похо-
дить напис, який містить присвяту низці представників і пред-
ставниць давньогрецького пантеону, зроблену впливовим санов-
ником часів Птолемея ІІ діойкетом Аполлонієм21. Цікаво, що в 
тексті напису двічі з уживанням відмінних епіклес згадується 
Артеміда. У першому випадку богиня йменується Фосфорос 
(Світлоносна), у другому – Енодія (та, що відкриває дороги) 
(OGIS, 53 = CPI, 341) [Fraser 1972, I, 195–196; II, 329, not. 31–34; 
Weber 1993, 341; Chaniotis 2005, 153; Rigsby 2011, 132–136; 
Carrez-Maratray 2014, 211–213]. Зазвичай зазначену присвяту до-
слідники датують періодом адміністративної активності Аполло-
нія (бл. 259–246 рр.), більше схиляючись до останніх років його 
державної діяльності22. Незважаючи на те що присвята, ймовір-
но, мала приватний характер [Fraser 1972, I, 195–196; Chaniotis 
2005, 153; Rigsby 2011, 132–136], припускаю, що вищезгаданий 

19 Текст цього документа можна знайти за такою вебадресою: https://
papyri.info/ddbdp/p.cair.zen;3;59451. Я вважаю, що зазначена скарга була 
складена не пізніше 247 р., оскільки в цей час адресат відповідного 
листа, Зенон з Кавну, вже не обіймав посаду управителя філадельфій-
ської дореа Аполлонія (P.C.Z. 59.832, l. 4). Своєю чергою у 246 р., на 
початку царювання Птолемея ІІІ, було зміщено з посади й самого ви-
щезгаданого діойкета [Зелінський 2020a, 138, 429–431, прим. 1183–
1190].

20 Текст цього фіванського папірусу, датованого 241 р., можна знайти 
за такою вебадресою: https://papyri.info/ddbdp/upz;2;157.

21 Літературу про Аполлонія див., наприклад: [Зелінський 2020a, 
355, прим. 723].

22 Винятком у цьому разі став Ж.-І. Карре-Маратре, який, підкрес-
люючи значний ступінь гіпотетичності свого припущення, розглядає 
можливість датування відповідного напису 243 р., тобто періодом ца-
рювання Птолемея ІІІ [Carrez-Maratray 2014, 211–213].



Артеміда-Бубастіс-Бастет: місце греко-єгипетської богині...

The Oriental Studies, 2025, № 96                                                                  15

сановник, який неодноразово підкреслював своє бажання дого-
дити царю (P.Mich.Zen. 76; P.C.Z. 59.155; 59.157) [Зелінський 
2010, 262, 331, прим. 389], став би згадувати у зробленій ним 
присвяті будь-яке божество, яке б не відповідало александрій-
ському релігійно-ідеологічному контексту23.

10. Апокрифічна розповідь Лібанія про вивезення
Птолемеєм ІІ статуї Артеміди з Антіохії-на-Оронті

Відомий пізньоримський оратор Лібаній у своїй промові “По-
хвала Антіохії” (йдеться про Антіохію-на-Оронті) розповів від-
верто вигадану історію, яка буцімто відбулася в останні роки 
царювання Птолемея ІІ. Згідно з цією оповідкою, останній, пере-
буваючи у свояцтві з Селевкідом Антіохом ІІ24, вивіз з Антіохії 
статую Артеміди, яка впала йому в око25. Незважаючи на пошану 
з боку мешканців Александрії, у передмісті якої – Елевсині 

23 Окрім Артеміди, у написі згадуються такі небожителі (OGIS, 53 = 
CPI 341): неодноразово використовуваний в александрійській пропа-
ганді часів Птолемея ІІ Аполлон [Зелінський 2009; Зелінський 2020a, 
330, прим. 559; 364–365, прим. 752], мати вищезгаданих божественних 
сиблінгів Лето (пор. еп. 5) та один з обожнених міфічних предків ди-
настії Птолемеїв – Геракл (Theocr. Idyl. XVII; OGIS, 54) [Зелінський 
2010, 243–244, 252, 312, прим. 288, 371–372; Pfeiffer 2017, 35, 65, 85].

24 Птолемей ІІ став тестем Антіоха ІІ після одруження останнього з 
дочкою александрійського володаря Беренікою у 252 р. (P.C.Z. 59.242, 
59.251; Polyb. Per. F154 = Athen. II. 45c; Dan. XI. 6; App. Syr. 65; Polyaen. 
VIII. 50; Porphyr. Fragm. 43 = Hier. Com. In Dan. XI. 6–7) [Hölbl 2001, 
44–45; Зелінський 2020a, 107–108, 368–369, прим. 778–779; Grainger 
2022, 240–241].

25 Якби ця подія й сталася, то вона могла відбутися лише бл. 258 р. 
(тобто за 6 років до шлюбу Антіоха ІІ й Береніки – див. прим. 24), коли 
єгипетські війська перебували на підступах до Антіохії під час ІІ Си-
рійської війни (див. прим. 16) [Зелінський 2020a, 106, 366–367, 
прим. 758–764; пор.: Grainger 2022, 231–233]. Щоправда, В. Хусс цілком 
серйозно вважав, що Лібаній мав на увазі реальне вивезення статуї Ар-
теміди сином і наступником Птолемея ІІ, Птолемеєм ІІІ (див. нижче), 
під час ІІІ Сирійської війни [Huss 2001, 343–344, Anm. 39; 347, Аnm. 72]. 
До речі, схоже, що саме біля статуї цієї Артеміди у 112 р. сталося вбив-
ство дружини Антіоха IX, Клеопатри з дому Птолемеїв, здійснене за 
наказом її рідної сестри Трифени (Just. XXXIX. 3. 3–11) [Bennett 2001–
2013, cleopatra_iv not. 12–16].



А. Л. Зелінський

16                                                                         Сходознавство, 2025, № 96

(пор.: Strab. XVII. 1. 16) – статую було встановлено, богиня праг-
нула повернутися до Антіохії. З цією метою Артеміда наслала 
хворобу на дружину того, хто її вивіз (тобто Птолемея ІІ26), пояс-
нивши тій уві сні причину занедуження; внаслідок чого статую 
було повернено до Антіохії (Liban. Or. XI. 109) [Müller 2009, 
304–305, Anm. 955; Зелінський 2010, 360–361, прим. 77]. На під-
ставі цієї історії, незважаючи на її апокрифічність, можна зроби-
ти два цілком реалістичні висновки. По-перше, культ Артеміди 
мав багатьох прихильників в елліністичній Александрії; по-
друге, до поширення цього культу безпосередньо чи опосередко-
вано була причетна царська родина. Нарешті, варто припустити, 
що головним персонажем анекдоту, переданого Лібанієм, не ви-
падково став саме Птолемей ІІ, чия постать, як ми неодноразово 
спостерігали, нерідко з’являється чи бодай вгадується поряд з 
постаттю Артеміди (див. еп. 4–6, 9).

11. Перезаснування Беренікою ІІ александрійського
храму Артеміди як Бубастейону (244 р.)

Під час розкопок александрійського Бубастейону (див. еп. 1) 
археологами були знайдені пам’ятні таблички, що містили май-
же однакові за змістом написи, виконані давньогрецьким пись-
мом та єгипетською ієрогліфікою [Abd El-Maksoud, Abd El-
Fattah, Seif el-Din 2015]. Переклад (а точніше, реконструкція) 
грецького тексту має такий вигляд: “Цариця Береніка від імені 
{для блага}27 царя Птолемея, її брата й чоловіка, та їхніх дітей 
присвячує {присвятила} храм {каплицю-наос}, священну ділян-
ку і вівтар Бубастіс” (CPI, 13) [Abd El-Maksoud, Abd El-Fattah, 
Seif el-Din 2015, 127–128; Casella 2021, 415–417; Зелінський 
2023, 7]. Ієрогліфічний текст був перекладений низкою єгипто-
логів (див. прим. 29) у такий спосіб: “Володарка Обох земель, 

26 У період, коли Птолемей ІІ був Антіоховим тестем, він не мав 
жодної дружини. З першою дружиною, Арсиноєю І, він розлучився у 
275 р. (Schol. Theocr. 17. 128) [Зелінський 2020a, 91, 335–336, прим. 595–
597; пор.: Grainger 2022, 106–107], друга – Арсиноя ІІ померла у 270 р. 
(див. прим. 13).

27 У фігурних дужках вказуються альтернативні та гіпотетичні ва-
ріанти прочитання або логічні доповнення наведених мною текстів.



Артеміда-Бубастіс-Бастет: місце греко-єгипетської богині...

The Oriental Studies, 2025, № 96                                                                  17

Береніка, піднесла...28 цю святиню... і цю каплицю і цей вівтар 
від імені царя Верхнього й Нижнього Єгипту Птолемея, хай він 
живе вічно, улюблений Птахом, а також від свого імені та їмені 
їхніх дітей” (CPI, 13)29. Царицею, яка розширила та перезаснува-
ла александрійський храм Артеміди (?) як храм Бубастіс (Бубас-
тейон), безумовно, була дружина сина і наступника Птолемея ІІ, 
Птолемея ІІІ Евергета І (246–222 рр.), – Береніка ІІ [Abd El-Mak-
soud, Abd El-Fattah, Seif el-Din 2015, 129–130; Carrez-Maratray 
2014, 129–154; Casella 2021, 35, 92, 125, 157–158, 415–420; 
Caneva 2023, 80; Зелінський 2023, 7–8, 12, прим. 17]30. Ця подія, 
очевидно, була приурочена до найважливішого свята Бастет – 
великих Бубастій (пор. еп. 14) 244 р.31 і пов’язана з народженням 
спадкоємця александрійського престолу (пор.: [Carrez-Maratray 
2014, 136–138, 148–150, 154; Abd El-Maksoud, Abd El-Fattah, Car-
rez-Maratray 2014, 166, 172]), майбутнього Птолемея IV Філопа-
тора [Зелінський 2023]32.

12. Спроба Птолемея Андромаха знайти захист
у храмі Артеміди Ефеської (240/239 р.)

Бл. 240/239 р. старший син і наступник Антіоха ІІ, Селевк ІІ, 
здійснив невдалу спробу повернення повторно втраченого під 

28 Імовірно, у цій лакуні мало міститися ім’я “Бастет”.
29 Запропонований текст базується на перекладах видавців знахід-

ки, а також Е. Каселли і М. Панова [Abd El-Maksoud, Abd El-Fattah, 
Seif el-Din 2015, 127; Casella 2021, 417–419]. Зокрема, останній пере-
конливо довів брак у єгипетському оригіналі окреслення Береніки як 
“дочки Ра”.

30 Про Береніку ІІ див.: [Bennett 2001–2013, berenice_ii; Clayman 
2014; Carrez-Maratray 2014; Sewell-Lasater 2020, 130–190].

31 У 244 р. великі Бубастії припадали на 18 серпня [Зелінський 
2023, 10].

32 Згідно зі свідченням нещодавно опублікованого папірусу часів 
Птолемея ІІІ, що містить програму птолемеївського релігійно-династич-
ного свята, Теадельфій, майбутній Птолемей IV, народився не в червні-
липні [пор.: Зелінський 2023, 9–10], а в березні 244 р. [Chepel 2022, 162, 
165]. Проте зазначена обставина не заперечує ані зв’язку перезаснуван-
ня вищезгаданого храму з народженням спадкоємця александрійського 
престолу, ані можливості зарахування моменту закладання пам’ятних 
табличок до часу великих Бубастій.



А. Л. Зелінський

18                                                                         Сходознавство, 2025, № 96

час ІІІ Сирійської війни Ефеса (Euseb. Chron. (A. Schoene), I, 251) 
[Зелінський 2020a, 151–153]33. За цих обставин, під час бунту 
фракійських найманців, загинув позашлюбний син Птолемея ІІ, 
Птолемей Андромах (або Птолемей, син Андромаха)34, якому на 
той момент підпорядковувалася військова залога зазначеного міс-
та (P. Haun. 6; P. Bour. 6; Athen. XIII. 593a-b) [Зелінський 2020a, 
152–153]. Водночас, перш ніж загинути, Птолемей Андромах і 
його коханка Ейрена35 намагалися скористатися правом притулку 
у храмі Артеміди Ефеської36, зрештою брутально порушеному 
фракійськими заколотниками.

13. Прирівняння Береніки ІІ до Бастет
у версії Канопського декрету з Ком ель-Хісна

(238 р.)
В одній з версій Канопського декрету, ухваленого єгипет-

ським жрецьким “синодом” у 238 р. [Pfeiffer 2004], збереглася 
розгорнута титулатура Береніки ІІ, у якій вказано на наявність 
численних різнопланових зв’язків, що існували між цією цари-
цею та низкою богів і богинь місцевого пантеону [Pfeiffer 2004, 
31; пор.: van Oppen de Ruiter 2007, 249; Зелінський 2020a, 172]. 
Імовірно, у такий спосіб було продемонстровано високий сту-
пінь контролю чоловіка Береніки ІІ, Птолемея ІІІ (див. еп. 11), 

33 Про ІІІ Сирійську війну (246–241 рр.) див.: [Hölbl 2001, 48–51, 
71–72, not. 73–91; Pfeiffer 2017, 81–91; Зелінський 2020a, 126–150, 406–
449, прим. 1020–1317]. Щодо більш ранніх перипетій, пов’язаних з бо-
ротьбою Птолемеїв і Селевкідів за контроль над Ефесом, пор. еп. 6.

34 Про Птолемея Андромаха див.: [Hölbl 2001, 50, 70, not. 58; 71, 
not. 83–85; Bennett 2001–2013, andromachou; Зелінський 2020a, 130, 147–
148, 152–153, 522–523, прим. 1942; пор.: Pfeiffer 2017, 82].

35 Б. ван Оппен де Рюйтер запропонував цікаву генеалогічну рекон-
струкцію, згідно з якою ця Ейрена походила від однойменної дочки 
Птолемея І й колишньої афінської гетери Таїс [van Oppen de Ruiter 
2015b]. Також, на думку нідерландського дослідника, від неї своєю чер-
гою могла походити інша Ейрена, чий батько, Птолемей з Мегалополя 
[van Oppen de Ruiter 2015b, 471], окрім іншого, обіймав на Кіпрі посаду 
архієрея Артеміди (I.Kition, 2022).

36 Про поширення на ефеський храм Артеміди права притулку (аси-
лії) див.: (Strab. XIV. 1. 23, а також еп. 33–34).



Артеміда-Бубастіс-Бастет: місце греко-єгипетської богині...

The Oriental Studies, 2025, № 96                                                                  19

над провідними храмовими центрами як Верхнього, так і Ниж-
нього Єгипту [Зелінський 2020a, 172]. Окрім іншого, у вищезга-
даному написі зазначається, що Береніка ІІ “подібна до Бастет… 
своєю красою” [Pfeiffer 2004, 31]37.

14. Вказівка на свята Бастет у Канопському декреті
(238 р.)

У тому ж таки Канопському декреті (див. еп. 13), ухвалено-
му на честь обожненого царственого подружжя Птолемея ІІІ та 
Береніки ІІ (богів-Евергетів) [див.: Carrez-Maratray 2014, 155–
174; Laukola 2016, 116–172; Зелінський 2020a, 173–175, 477–
478, прим. 1532–1550], зокрема, йшлося про встановлення на 
честь божественної пари щорічного спільного свята, яке б при-
падало на перше число єгипетського місяця пауні [Pfeiffer 2004, 
63, 121–123]. Водночас у грекомовній версії декрету щодо міся-
ця пауні було додане уточнення: “…тоді також відзначають малі 
Бубастії та великі Бубастії…” (OGIS 56, 37); тоді як у відповід-
них пасажах ієрогліфічного та демотичного варіантів декрету 
звичайно йшлося про урочистості на честь Бастет [Pfeiffer 2004, 
122–123]. При цьому слід мати на увазі, що в єгипетській релі-
гійній традиції існували усталені конотації між Бастет і почат-
ком нільського розливу [Klotz, LeBlanc 2012, 658], на який мало 
припадати вищезгадане свято на честь обожненого царського 
подружжя [Klotz, LeBlanc 2012, 688–689; Pfeiffer 2017, 95]. От-
же, згадувані ще Геродотом (Herod. II. 59–60) популярні святку-
вання на честь Бастет – Бубастіс [Carrez-Maratray 2014, 143–145; 
Casella 2021, 43–54] були використані укладачами Канопського 
декрету як своєрідні асоціативні маркери, які допомогли б на-
селенню Країни Нілу запам’ятати дату нової релігійної урочис-
тості (пор.: [Pfeiffer 2004, 129–130]). Водночас у такий спосіб 
постаті обожнених панівних володарів діставали шанс на не-
розривне поєднання в людській свідомості з образом улюбленої 
та глибоко шанованої єгиптянами богині-кішки.

37 Згідно з іншим варіантом перекладу цього уривка, Береніку “ви-
різнила Бастет… за її красу”. Проте в обох випадках вищезгадані боги-
ня і цариця перебувають у спільному контексті.



А. Л. Зелінський

20                                                                         Сходознавство, 2025, № 96

15. Асиміляція Береніки ІІ з Артемідою (246–204 рр.)
Варто зазначити, що дружина Птолемея ІІІ не обмежувалася 

створенням спільних знаменників між собою і Бастет – Бубас-
тіс. Можна говорити про паралельне формування конотацій між 
зазначеною царицею та грецькою іпостассю вищезгаданої єги-
петської богині. Зокрема, з храму Аполлона в Ідаліоні (Кіпр38) 
походить невелика статуя Артеміди, чиє обличчя своїми рисами 
нагадує молоду Береніку ІІ (BM, 1873,0320.4739) [Pryce 1931, 125 
C 370; Sorensen 2009, 199]. Також варто погодитися з думкою 
Ж.-І. Карре-Маратре, згідно з якою відоме погруддя птолемеїв-
ської цариці, зображеної в подобі Артеміди на помпейській 
бронзовій шкатулі, слід ототожнювати не з Арсиноєю ІІІ (див. 
еп. 16–20), а з Беренікою ІІ40 [Carrez-Maratray 2014, 249–250; 
інакше: Queyrel 2003, 485]. Нарешті, існує не позбавлене ймо-
вірності припущення щодо наділення рисами дружини Птоле-
мея ІІІ зображень Артеміди на золотих перснях, які зберігають-
ся в Пфорцхаймі та Женеві [Spier 1989, 33, fig. 44, 38, not. 75–76]41 
(Іл. 3).

38 Кіпр входив до складу держави Птолемеїв протягом майже всієї її 
історії [Hölbl 2001; Huss 2001; Pfeiffer 2017].

39 Зокрема, зображення цієї статуї з належними коментарями можна 
знайти на вебсайті Британського музею – https://www.britishmuseum.
org/collection/object/G_1873-0320-47.

40 Зазначене погруддя являє собою складник композиції із 6 об’єктів, 
які зображують у вигляді богів-олімпійців 3 птолемеївські подружжя: 
Птолемея ІІ й Арсиною ІІ, Птолемея ІІІ і Береніку ІІ та Птолемея IV й 
Арсиною ІІІ. При цьому Ж.-І. Карре-Маратре звертає увагу на незвич-
ну огрядність парного Артеміді Аполлона, характерну радше для Пто-
лемея ІІІ, ніж для його сина і наступника.

41 Окрім цього, Ж.-І. Карре-Маратре вказує на паралелі між Артемі-
дою та юною Беренікою ІІ в Каллімаховому “Гімні до Артеміди” (Cal. 
Hymn. III) [Carrez-Maratray 2014, 151–154], тоді як Б. ван Оппен де 
Рюйтер вбачає натяки на Аполлонову сестру у відомій поемі того ж 
таки александрійського автора “Коса Береніки” (Cal. Fragm. 110; Catul. 
66) [van Oppen de Ruiter 2015a, 86, 96, 101–103, 113]. Однак я схильний 
датувати написання “Гімну до Артеміди” кін. 260-х рр. (див. еп. 6); тоді 
як аналогії нідерландського дослідника щодо “Коси Береніки” видаються 
мені дещо штучними і туманними.



Артеміда-Бубастіс-Бастет: місце греко-єгипетської богині...

The Oriental Studies, 2025, № 96                                                                  21

Іл. 3. Золотий перстень із гранатом із зображенням Береніки ІІ
(Музей ювелірного мистецтва, Пфорцхайм) (за [Spier 1989, 33, fig. 44])

16. Присвята Арсиноєю ІІІ пасма волосся Артеміді,
ймовірно здійснена в александрійському Бубастейоні

(221 р.)
Елліністичний епіграматист Дамагет, імовірно тимчасово пе-

ребуваючи в Александрії, написав принагідну епіграму, присвя-
чену знаменній події з життя його сучасниці [пор.: Fraser 1972, 
II, 329–330, not. 35; 843, not. 319; Harder 2019, 371–387] – сестри-
дружини Птолемея IV Філопатора (222–204 рр.) Арсиної ІІІ42 
[Müller 2007, 152–153, 155; Carrez-Maratray 2014, 100–101; van 
Oppen de Ruiter 2015a, 86–87; Sewell-Lasater 2020, 198–199; Pfeif-
fer 2021, 50–51]:

“О Артемідо, богине,
луком і стрілами славна,
діва ступила у твій
сповнений пахощів храм.
Пасмо своє Арсиноя,
рідна дочка Птолемея,
осиротивши чоло,
в жертву принесла тобі” (AP, VI. 277).

42 Про Арсиною ІІІ див.: [Bennett 2001–2013, arsinoe_iii; Sewell-La-
sater 2020, 191–216].



А. Л. Зелінський

22                                                                         Сходознавство, 2025, № 96

Найімовірніше, у вищенаведеній епіграмі розповідається, як 
майбутня цариця здійснила ритуальну присвяту пасма свого во-
лосся Артеміді напередодні одруження з братом [Carrez-Maratray 
2014, 100–101; van Oppen de Ruiter 2015a, 86–87; Sewell-Lasater 
2020, 198–199; Pfeiffer 2021, 51] у 221/220 р.43 [Bennett 2001–2013, 
arsinoe_iii not. 5]44. Водночас факт написання відповідної епігра-
ми, на мою думку, має свідчити про неабияку важливість вище-
згаданого акту присвяти для господарки відрізаного пасма. До 
того ж схоже на те, що Арсиноя ІІІ здійснила згадану присвяту 
саме в Александрійському Бубастейоні45. На таку можливість 
непрямим чином вказують кілька моментів. По-перше, на тери-
торії зазначеного храму знайдено низку вотивних присвят у ви-
гляді дівочих і дитячих статуеток, характерних власне для куль-
ту Артеміди [Abd El-Maksoud, Abd El-Fattah, Seif el-Din 2012]. 
По-друге, у знайденій там само римській присвяті поряд з Бу-
бастіс згадується й Артеміда Фосфорос [Abd El-Maksoud, Abd 
El-Fattah, Carrez-Maratray 2014, 162–173]46. По-третє, існує наяв-
ність чіткої паралелі між присвятою волосся, зробленою Арси-
ноєю, та близькою за формою акцією, свого часу здійсненою за-
сновницею александрійського Бубастейону (див. еп. 11) – Бере-
нікою ІІ (Cal. Fragm. 110 = Catul. 66; Hygin. Poet. Astr. II. 24. 1) 

43 Про припущення щодо здійснення цієї присвяти в контексті битви 
при Рафії (пор. еп. 17) див., наприклад: [Fraser 1972, II, 329–330, not. 35; 
843, not. 319; Nachtergael 1980, 240; Müller 2007, 153; Harder 2019, 379–
380].

44 Я схиляюся до датування події, оспіваної Дамагетом, 2-ю пол. 
221 р. На це вказують дві обставини: підкреслення вправності Артеміди 
у володінні луком, ймовірно пов’язане з успішним для Александрії за-
вершенням 1-го етапу IV Сирійської війни (Polyb. V. 40–46) [Johstono 
2020, 231–232; Зелінський 2020a, 185, 488, прим. 1639; також пор. еп. 17], 
і брак у тексті епіграми імені Береніки ІІ, змушеної Птолемеєм IV до 
самогубства у 221 р. (Polyb. V. 36, XV. 25; Zenob. Proverb. III. 94) [Huss 
2001, 382–383; Clayman 2014, 172–173; Carrez-Maratray 2014, 230–236; 
Sewell-Lasater 2020, 191–192].

45 Цікаво, що Дамагет свідомо чи несвідомо уникнув будь-якої гео-
графічної локалізації місця присвяти (пор.: [Nachtergael 1980, 245]).

46 У цьому контексті на пам’ять приходить згадування діойкетом 
Аполлонієм у межах однієї присвяти Артеміди Фосфорос та Артеміди 
Енодії (див. еп. 9).



Артеміда-Бубастіс-Бастет: місце греко-єгипетської богині...

The Oriental Studies, 2025, № 96                                                                  23

[Nachtergael 1980; Müller 2007, 152; van Oppen de Ruiter 2015a, 
86–87; Pfeiffer 2021, 50–51; пор.: Sewell-Lasater 2020, 162–163, 
198–199]. І, по-четверте, не слід забувати, що в пам’ятних таблич-
ках, закладених у фундамент александрійського Бубастейону, по-
ряд з іменами Береніки ІІ та Птолемея ІІІ згадуються народжені 
на момент перезаснування храму діти зазначеної вінценосної 
пари (див. еп. 11), тобто майбутні Арсиноя ІІІ і Птолемей IV [Зе-
лінський 2023, 8–10].

17. Перебування Птолемея IV й Арсиної ІІІ в Бубастісі
(218–217 рр.)

Починаючи з 218 р., Птолемей IV особисто займався підго-
товкою війська для генеральної битви проти Селевкіда Антіо-
ха ІІІ в межах IV Сирійської війни (221–217 рр.)47. Спираючись 
на свідчення папірусу (P.Frankf. 748), низка дослідників дійшли 
висновку, що зазначена підготовка (зокрема, щодо піхоти) здій-
снювалася в Бубастійському номі (див., наприклад: [Lorber 
2018, 185; Johstono 2020, 244–245; Зелінський 2020a, 188, 491, 
прим. 1661]). З огляду на це варто припустити, що царева сестра-
дружина Арсиноя ІІІ (див. еп. 16), щоб супроводжувати чоловіка 
у виправі, апогеєм якої стала переможна для Єгипту битва при 
Рафії (Polyb. V. 83–84, 87; 3Mac. 1. 1, 4) [Pfeiffer 2021, 45–52; та-
кож див. прим. 47], навесні 217 р. приєдналася до нього в бу-
бастійському військовому таборі [Зелінський 2020a, 188, 491, 
прим. 1662]. Окрім того, вінценосне подружжя, подібно до їхньо-
го діда, Птолемея ІІ (див. еп. 7), навряд чи оминуло сам Бубастіс 
під час мандрівки від Пелузія до Мемфіса, здійсненої восени 217 
р. (CGC, 31088, 27–30; пор.: Polyb. V. 87) [Grabowski 2010, 271; 
Зелінський 2020a, 202, 506, прим. 1804]49. Важко собі уявити, що 

47 Про IV Сирійську війну у визнаних мною широких хронологічних 
межах див.: [Huss 2001, 386–404; Grabowski 2010, 214–274; Pfeiffer 
2017, 102–108; Johstono 2020, 227–262; Зелінський 2020a, 185–191, 488–
494, прим. 1639–1694].

48 Текст цього папірусу можна знайти за такою вебадресою: https://
papyri.info/ddbdp/p.frankf;;7.

49 На користь перебування Арсиної ІІІ в Бубастійському номі певним 
чином також може свідчити знайдене там її скульптурне зображення 
(Caire JE 35334) [Queyrel 2003, 481, not. 78; пор., наприклад: Зелінський 
2020a, 491, прим. 1662].



А. Л. Зелінський

24                                                                         Сходознавство, 2025, № 96

Птолемей IV, який протягом 218–217 рр. з огляду на потребу при-
вернення симпатій етнічних єгиптян (пор.: Polyb. V. 65, 107) уда-
вав із себе справжнього фараона (CGC 31088) [Зелінський 2020a, 
200–202, 504–507, прим. 1783–1813], так само як і Арсиноя ІІІ 
(пор.: [Зелінський 2020a, 491, прим. 1662]), знехтував би нагодою 
принаймні один раз відвідати найважливіше в Країні Нілу святи-
лище Бастет.

18. Практика виготовлення перснів
“птолемеївського типу” із зображенням Артеміди

(бл. 217 р.)
З-поміж т. зв. перснів “птолемеївського типу”, які відіграва-

ли роль своєрідних нагород за послуги військового та цивільно-
го характеру, надані александрійським володарям [Зелінський 
2020b], іноді зустрічаються бронзові екземпляри, оздоблені зо-
браженням Артеміди [Spier 1989, 33, fig. 45; Финогенова 2001, 
165, 167; Зелінський 2020b, 6, 11, прим. 4]50 (Іл. 4). На мою дум-
ку, у разі долучення бронзових перснів з Артемідою до динас-
тичного птолемеївського контексту вони найбільше корелюють з 
постаттю Арсиної ІІІ, яка, ймовірно, була найпалкішою шану-
вальницею цієї богині з-поміж усіх птолемеївських цариць (пор. 
еп. 16, 19, 20). Водночас ці персні варто розглядати в парі з відо-
мим нам фанагорійським перснем із зображенням Кібели [Зелін-
ський 2020b, 6], який варто пов’язати з постаттю Птолемея IV 
(пор.: [Fraser 1972, I, 277–279]). На мою думку, дві вищезгадані 
богині добре відповідають релігійній стриманості Арсиної ІІІ 
й оргіастичній екстатичності її брата-чоловіка (пор.: Athen. VII. 
276a-c) [Зелінськиий 2020b, 9, 12, прим. 20–22]. Імовірно, партія 
цих перснів була виготовлена разом з іншими подібними арте-
фактами бл. 217 р. з метою маркування наділених податковими 
привілеями героїв битви при Рафії (пор. еп. 17) [Зелінський 
2020b, 8–11].

50 Можливо, у контексті Артеміди як богині полювання (Cal. Hymn. 
III; також див. прим. 1) до цієї групи варто долучити й фанагорійський 
бронзовий перстень із зображенням собаки [Финогенова 2001, 165, 167; 
Зелінський 2020b, 6, 9, 12, прим. 18].



Артеміда-Бубастіс-Бастет: місце греко-єгипетської богині...

The Oriental Studies, 2025, № 96                                                                  25

Іл. 4. Бронзовий перстень “птолемеївського типу” із зображенням
Артеміди. З приватної колекції [Spier 1989, 33, fig. 45]

19. Асиміляція й ототожнення (?) Арсиної ІІІ з Артемідою
(221–176 рр.)

З огляду на сказане вище зовсім не дивно, що й Арсиноя ІІІ, 
подібно до своїх попередниць, була асимільована з Артемідою. 
У цьому зв’язку можна згадати зображення зазначеної богині в 
подобі молодої Арсиної ІІІ на гранатовій камеї з ганноверського 
Музею Августа Кестлера (MAK, 1989.79)51 (пор.: [Müller 2007]), 
а також – із певним ступенем імовірності – жіноче бронзове по-
груддя, що зберігається в Афінах (NAM, 15099) (пор.: [Barr-
Sharrar 1985, 689–692, pl. 82, fig. 1–3; Müller 2007, 141])52 (Іл. 5). 
Водночас схоже, що щодо дружини Птолемея IV можна говорити 
не лише про асиміляцію, а й про ототожнення з сестрою Аполло-
на. На думку низки дослідників, на це можуть вказувати риси 
Артеміди, приписувані зображенням цієї цариці, викарбуваним 
на птолемеївських монетах [Tondriau 1948, 14, 23, 25; Nachtergael 
1980, 245, not. 1; van Oppen de Ruiter 2007, 9–11, 79]. Окрім цьо-
го, у Каїрі зберігається оснащене мініатюрним вівтарем (пор.: 

51 Ознайомитись із зазначеним артефактом можна за такою вебадре-
сою: https://nds.museum-digital.de/object/5907.

52 На те, що у випадку вищезгаданих артефактів може йтися саме 
про зображення Артеміди в подобі Арсиної ІІІ, а не самої зазначеної 
цариці чи якоїсь третьої особи [Barr-Sharrar 1985; Müller 2007], на мою 
думку, може вказувати наявність в обох жінок відповідних портретних 
рис у сукупності з браком у них атрибутів царського статусу.



А. Л. Зелінський

26                                                                         Сходознавство, 2025, № 96

[Queyrel 2003, 475–476, 482–483]) фрагментарно збережене мар-
мурове погруддя Арсиної IV (Іл. 6), у якому, на думку Ф. Кереля, 
вгадуються елементи іконографії Артеміди (Caire JE 39515) 
[Queyrel 2003, 480–481, 489, № 7; 494, fig. 13–14]53.

Іл. 5. Жіноче бронзове погруддя (NAM)
(за [Barr-Sharrar 1985, pl. 82, fig. 2])

Іл. 6а–б. Мармурове погруддя Арсиної ІV з Тмуїса
(за [Queyrel 2003, 494, fig. 13–14])

53 Зазначене погруддя являє собою складник датованої 180–176 рр. 
великої скульптурної групи александрійських володарів і супутніх їм 
об’єктів, призначеної для відправи династичного культу Птолемеїв [Qu-
eyrel 2003].



Артеміда-Бубастіс-Бастет: місце греко-єгипетської богині...

The Oriental Studies, 2025, № 96                                                                  27

20. Визнання Птолемеєм IV недоторканності
Магнесії на-Меандрі як культового центру

Артеміди Левкофрієни (208 р.)
У 208 р. Птолемей IV у відповідь на масштабну ініціативу 

громадян Магнесії-на-Меандрі [Rigsby 1996, 179–279] визнав не-
доторканність вищезгаданого поліса на знак пошани до місце-
вого культу Артеміди Левкофрієни [Зелінський 2020a, 192, 194, 
495, прим. 1703; 497, прим. 1728]. Про це ми дізнаємося з дуже 
фрагментарного тексту листа зазначеного володаря, збереженого 
на одному з магнесійських написів (RC 33 = I.Magn. 23) [Rigsby 
1996, 198, № 71]. Окрім іншого, Птолемей IV писав до магнесій-
ців про свою підтримку ісопіфійського статусу полісних агонів 
на честь самої Артеміди Левкофрієни. З огляду на брак будь-якої 
зовнішньополітичної зацікавленості Єгипту у визнанні недотор-
канності Магнесії-на-Меандрі [Зелінський 2020a, 192, 194] варто 
припустити, що причина зазначеного акту могла критися в маг-
несійському культі Артеміди. На мою думку, йому так чи інакше 
могли симпатизувати обидва александрійські вінценосці. З одно-
го боку, як ми пам’ятаємо, Арсиноя ІІІ була більш ніж небайдужа 
до культу Аполлонової сестри (див. еп. 16, 18–19) (пор.: [Зелін-
ський 2020a, 192, 495, прим. 1709]). Своєю чергою симпатію до 
Артеміди Левкофрієни з боку ймовірного шанувальника Кібели, 
Птолемея IV (див. еп. 18), могли викликати добре впізнавані ко-
нотації між культом божественної покровительки Магнесії-на-
Меандрі і постаттю фрігійської Матері богів (Strab. XIV. 1. 40; 
Plut. Themist. 30; Paus. I. 26. 4; пор.: Diod. XI. 57. 7) [Nolle 2003, 
193, 195–196]54.

21. Побудова храму Артеміди в лікійському Ксанфі
для блага Птолемея V і поліса ксанфійців

(199–197 рр.)
У найбільшому полісі Лікії, Ксанфі, було знайдено напис із 

таким змістом: “Для {блага} царя Птолемея, бога-Епіфана, сина 
Птолемея та Арсиної, богів-Філопаторів, і {для блага} поліса 
ксанфійців очільник Євфренет (?) син… етолієць {по батькові}, 

54 Про фрігійську Матір богів (тобто Кібелу) і випадки її ототожнен-
ня з Артемідою див., наприклад: [Vassileva 2001; van Oppen de Ruiter 
2007, 37–39; Petrovic 2007, 217; Stephens 2015, 103, 133, 154].



А. Л. Зелінський

28                                                                         Сходознавство, 2025, № 96

натомість ксанфієць по матері, спорудив жертовник Артеміди, і 
святилище, і статую в ньому та {надав} священне храмове на-
чиння і все потрібне” (OGIS 91 = TAM 263) [Lorber 2023, 159]. У 
зв’язку з цим текстом, цілком прозорим для цілей цієї статті (пор. 
еп. 2), варто вказати на дуже слушне припущення Е. Лансірса, 
згідно з яким напис Євфренета (?) слід датувати 199–197 рр., тоб-
то періодом між ухваленням Птолемеєм V (204–180 рр.) епіклеси 
“бог-Епіфан” і втратою ним Лікії під час V Сирійської війни 
[Lanciers 2017, 116]55.

22. Можлива належність діойкета Птолемея V,
Аполлонія, сина Теона, до єгипетської еліти

Бубастійського ному (185–180 рр.)
Нещодавно Д. Клотц і М. Лебланк запропонували дотепну, 

хоча й не позбавлену спекулятивності гіпотезу, згідно з якою од-
ного з діойкетів (пор. еп. 8–9) Птолемея V (див. еп. 21), Аполло-
нія, сина Теона (SB 2637, 8874 = OGIS 100) [Lanciers 2020, 103–
104], слід ототожнити з єгипетським жерцем високого рангу і 
впливовим царським сановником Горпахетешем (YPM 264191) 
[Klotz, LeBlanc 2012]. Водночас, на думку зазначених дослідни-
ків, Аполлоній/Горпахетеш, який обіймав посаду діойкета що-
найменше протягом останніх років царювання Птолемея V (185–
180) [Lanciers 2020, 102, not. 24; 103–104], надавав виняткове 
значення своїм обов’язкам, пов’язаним з культом Бастет, а отже, 
походив з Бубастійського ному [Klotz & LeBlanc 2012, 676–677]56. 
Тож у разі слушності зазначеного ототожнення саме ревний слу-
житель Бастет з бубастійської номової еліти став одним із пер-
ших єгиптян, які обійняли чільні посади в центральному адміні-
стративному апараті держави Птолемеїв57.

55 Про цей конфлікт (202–195 рр.) див.: [Hölbl 2001, 136–140; Huss 
2001, 489–501].

56 З іменем Аполлонія, сина Теона, також пов’язані дві статуї, вста-
новлені в Бубастісі, написи на яких засвідчують лояльність цього са-
новника до царської родини [Naville 1891, 58–59; Klotz, LeBlanc 2012, 
682].

57 У цьому контексті також варто згадати іншого вихідця з Бубастій-
ського ному, Пагернефера/Аполлонія, який, бувши пророком Бастет, 
виконував важливі військові функції в Мемфісі [Gorre 2009, 270–273; 
Klotz, LeBlanc 2012, 681].



Артеміда-Бубастіс-Бастет: місце греко-єгипетської богині...

The Oriental Studies, 2025, № 96                                                                  29

23. Імовірна конотація Клеопатри ІІ з Артемідою
(175 р.)

Свого часу Т. В. Баттрі висловив припущення щодо безпосе-
реднього зв’язку між карбуванням двох різновидів киренських 
бронзових монет із зображенням Аполлона й Артеміди та весіл-
лям рідних брата й сестри, Птолемея VI Філометора (180–145 рр.) 
і Клеопатри ІІ58, у 175 р. [Asolati 2023, 33, 107, not. 71–72; 154, 
Tav. XI]. Зрозуміло, що в цьому разі образ рідної Аполлонової се-
стри мав би слугувати своєрідною алюзією на ще незайману се-
стру-наречену александрійського володаря. З огляду на неодно-
разово згадувану на цих сторінках різнопланову практику поєд-
нання птолемеївських цариць з постаттю Артеміди (див. еп. 3, 5, 
15, 19, 32) вважаю за доцільне з певним ступенем умовності до-
лучити цей епізод до свого переліку.

24. Присвята дочок чиновника Сотіона Бубастіс
для Птолемея VI та Клеопатри ІІ

(175–170 рр.)
З Арсиноїтського ному походить напис, що містить таку при-

святу: “Для царя Птолемея і цариці Клеопатри, богів-Філоме-
торів, Астерія і Тімаріон, дочки Сотіона, архісоматофілака і стра-
тега, Бубастіс” (I.Fayoum 197 = CPI 586) [Lorber 2023, 160]. Ця 
присвята з огляду на брак у ній згадок царських дітей і молодшого 
брата подружжя богів-Філометорів (майбутнього Птолемея VІІІ – 
див. еп. 26–30)59 була зроблена в період між 175 і 170 рр. Її автор-
ками були дочки впливового птолемеївського чиновника, наділе-
ного придворним титулом Архісоматофілака (старшого тілоохо-
ронця) [Massar 2016, 92–96]. Водночас у 181/180 р. одна з них, 
Астерія, обіймала епонімну посаду жриці-канефори обожненої 
Арсиної ІІ (P.Dem.Brooklyn, 37, 1781) [Massar 2016, 93–95], що 
надає зазначеному напису додаткової прив’язки до офіційного 
релігійно-ідеологічного птолемеївського контексту.

58 Про Клеопатру ІІ див.: [Bennett 2001–2013, cleopatra_ii; Sewell-La-
sater 2020, 266–326].

59 Молодший брат подружжя богів-Філометорів протягом 170–
163 рр. був їхнім співправителем, що було відображено в офіційному 
царському протоколі [Bennett 2001–2013, ptolemy_vi; Pfeiffer 2017, 138–
149].



А. Л. Зелінський

30                                                                         Сходознавство, 2025, № 96

25. Встановлення в александрійському Бубастейоні
почесної статуї одного з перших друзів

з огляду на його лояльність до Птолемея VI
і Клеопатри ІІ (175–145 рр.)

Під час розкопок александрійського Бубастейону (див. еп. 1, 
11) було знайдено п’єдестал статуї, встановленої групою військо-
вих на честь свого командира, “першого друга… сина Євмела” 
(SEG 64, 1894 = CPI 55) [Abd El-Maksoud, Abd El-Fattah & Carrez-
Maratray 2014, 149–161; Boussac et Al. 2022, 495, 505–506]. У ви-
карбуваному на п’єдесталі написі традиційно зазначено причини 
надання цьому носієві високого придворного титулу першого 
друга вищезгаданої почесті, серед яких фігурує відданість чин-
ним цареві й цариці, їхнім предкам та їхнім справам (?) [Boussac 
et al. 2022, 505–506]. Водночас, згідно з останніми варіантами 
прочитання, у написі йдеться про Птолемея VI і Клеопатру ІІ, 
богів-Філометорів (CPI 55) [Lanciers 2020, 100, not. 11; Boussac et 
al. 2022, 498–501, 505–507], що свідчить на користь визначення 
часу спорудження відповідної статуї як 175–145 рр. (пор. еп. 23–
24). Зважаючи на брак у написі згадки про молодшого брата і 
тимчасового співправителя богів-Філометорів, майбутнього Пто-
лемея VIII (пор. еп. 26–30, також див. прим. 59), а також дітей він-
ценосної подружньої пари (пор.: [Bennett 2001–2013, Ptolemy_vi]), 
я, подібно до укладачів CPI, вважаю за доцільне датувати вста-
новлення цієї статуї 175–170 рр. (пор.: CPI 55 і еп. 24) (інакше 
див.: [Boussac et al. 2022, 540–543]). При цьому, на мою думку, 
надання почестей невідомому царському придворному саме в 
александрійському Бубастейоні слід пояснювати фактом безпо-
середнього зв’язку цього сакрального об’єкта з офіційною релі-
гійною політикою династії Птолемеїв (пор.: [Boussac et al. 2022, 
544])60.

26. Дозвіл Птолемея VI і Клеопатри ІІ
на побудову юдейського храму на території
полишеного святилища Бастет (бл. 160 р.)

У період між 170 і 160 рр. Птолемей VI і його сестра-дружина 
вдовольнили прохання єврейського політичного емігранта Онії 

60 Водночас можна згадати і про войовничий характер Артеміди, 
який відповідав би фахові замовників статуї [Boussac et al. 2022, 544].



Артеміда-Бубастіс-Бастет: місце греко-єгипетської богині...

The Oriental Studies, 2025, № 96                                                                  31

щодо побудови в Леонтополі (Тель ель Єгудії) на території поли-
шеного храму Бастет (Бубастіс) святилища Ягве (Flav. AJ, XIII. 3. 
1–3 = Flav. BJ, VII. 10. 2–3; Hier. Chron. 155.1 [1857]; Chron. 
Paschal. 154.3) [Fraser 1972, I, 83; Huss 2001, 590–591; Pfeiffer 
2017, 158–159; Pfeiffer 2021, 26–27, 34]. Водночас схоже, що він-
ценосне подружжя намагалося відмовити Онію від використання 
вподобаної ним земельної ділянки, висловлюючи сумніви сто-
совно доречності побудови храму юдейського бога на місці свя-
тилища Бубастіс, сповненого священних тварин останньої (Flav. 
AJ, XIII. 3. 2). Проте після ймовірного відкидання Онією цар-
ських аргументів йому було надано відповідний дозвіл. Таке 
невластиве Александрійській династії нехтування культом боги-
ні-кішки можна пояснити хіба що демонстративною нелояльністю 
служителів леонтопольського храму Бастет, виявленою під час 
селевкідської окупації часів VI Сирійської війни (170–168 рр.), 
повстання Діонісія/Петосарапіса (165/164 р.) або короткочасного 
вигнання Птолемея VI його однойменним молодшим братом 
(164/163 р.) (пор.: [Hölbl 2001, 143–148, 151–152, not. 80–109; 
181–187, 214–215, not. 1–30; Huss 2001, 537–572; Pfeiffer 2017, 
136–149])61. Сюди ж слід додати ймовірну тогочасну зацікавле-
ність царського подружжя у співпраці з єврейською діаспорою 
[Huss 2001, 590–591; Pfeiffer 2017, 158–159].

27. Встановлення статуї птолемеївського
сановника Хрисерма на Делосі (сер. ІІ ст.)

П’єдестал однієї зі знищених делоських статуй містить такий 
напис: “{Статуя} Хрисерма, сина Геракліта з Александрії, роди-
ча62 царя Птолемея, екзегета, старшого над лікарями, керівника 
Мусейону, з огляду на його різнобічні чесноти {присвячена} 
адресатом його доброчинності, Афінянином Ареєм, сином Пам-

61 Зважаючи на свідчення св. Ієроніма та Пасхальної хроніки, які 
датують заснування леонтопольського храму відповідно 160/159 і 
162/161 рр. (пор. вище), а також на згадку Йосифа Флавія про попе-
редні послуги, надані Онією царському подружжю під час VI Сирій-
ської війни (Flav. AJ, XIII. 3. 1, див. вище), я схиляюся до датування 
вищезгаданої події кін. 160-х рр.

62 Як і щодо Архісоматофілака (див. еп. 24) і першого друга (див. 
еп. 25), ідеться про придворний титул.



А. Л. Зелінський

32                                                                         Сходознавство, 2025, № 96

філа, Аполлону, Артеміді та Лето” (OGIS 104 = ID 1525). Хоча на 
сьогодні communis opinio схиляється до датування вищенаведе-
ного напису роками правління Птолемея VI [Lorber 2023, 179, 
181], я з огляду на брак суттєвих вказівок на таку хронологічну 
локалізацію схиляюся до більш обережного його датування рока-
ми правління Птолемея VI (див. еп. 23) або Птолемея VIII (145–
116 рр.) (пор.: Fraser 1972, I, 97, 104–105, 316, 361, 371; II, 179–
180, not. 31; 192, not. 89])63. У будь-якому разі замовник статуї 
навряд чи збирався зашкодити своєму сановному благодійнико-
ві, а отже, обирав адресатів своєї присвяти (зокрема й Артеміду) 
з огляду на релігійні вподобання сучасних йому александрій-
ських володарів (пор. еп. 28, 30).

28. Приватна присвята за птолемеївського
придворного й епістратега на Делосі

(144–141 або 131–124 рр.)
Подібну ситуацію ми спостерігаємо й щодо наступного напи-

су, який також походить з Делосу: “{За Полемарха або Тімарха 
[Fraser 1972, II, 290, not. 304; Thomas 1975, 97–98, 120]} родича 
царя Птолемея Евергета і цариці Клеопатри й епістратега, рим-
ляни Люцій і Гай Педії, сини Гая, з огляду на його доблесті і 
різнобічні чесноти і виявлену до них {авторів присвяти} при-
хильність, Аполлону, Артеміді [та Лето]” (OGIS 133 = ID 1527). 
Зважаючи на супроводження згадки про царя іменем лише однієї 
Клеопатри (пор. еп. 29), зазначений напис можна датувати або 
періодом нетривалого шлюбу Птолемея VIII та Клеопатри ІІ 
(145–141 рр.) [Hölbl 2001, 194–195; Huss 2001, 598–606; Grainger 
2024, 28–30], або часом громадянської війни між останньою та її 
колишнім чоловіком (132–124 рр.) [Hölbl 2001, 197–202; Huss 
2001, 608–616; Grainger 2024, 31–41]. Водночас більшість дослід-
ників з огляду на наявність формальних паралелей з іншим де-
лоським написом (ID 1526) віддають перевагу другому з вищена-
ведених варіантів датування [Thomas 1975, 47–48, 97–98]. Однак, 
як на мене, підстави для віддання цієї переваги є дуже й дуже 
умовними.

63 Щодо сумнівності анекдоту про тотальний розгром Птолемеєм VIII 
александрійського Мусейону (Athen. IV. 184b-c; пор.: Just. XXXVIII. 8. 
6–7) див.: [Hörster 2011, 210–218].



Артеміда-Бубастіс-Бастет: місце греко-єгипетської богині...

The Oriental Studies, 2025, № 96                                                                  33

29. Присвята, зроблена греко-македонською
чи еллінізованою сім’єю Бубастіс Сотейрі

за царську родину (141–130 рр.)
Вотивна табличка, яка, ймовірно, походить з Бубастійського 

ному, містить таку присвяту: “Для царя Птолемея і цариці Клео-
патри, сестри {і цариці Клеопатри дружини}, богів-Евергетів, і 
їхніх дітей Бубастіс Сотейрі Стасінікос, син Сомена, і Філотера, 
дочка Діонісія, його дружина, і їхні діти {присвятили} згідно з 
обітницею” (I.Louvre 16 = CPI 179). З огляду на зміст цього тек-
сту я схиляюся до його датування 141–132 рр., тобто періодом 
першого співправління згадуваних у документі александрійських 
володарів: Птолемея VIII Евергета ІІ (див. еп. 27), його сестри й 
колишньої дружини Клеопатри ІІ (див. еп. 23–26, 28) та його 
другої дружини й племінниці Клеопатри ІІІ64, за якого були живі 
діти вищезгаданого царя від обох дружин (пор.: [Hölbl 2001, 
195–197; Huss 2001, 605–611; Grainger 2024, 28–33]).

30. Статуя Клеопатри ІІІ, присвячена на Делосі
представником дому Птолемеїв (131–101 рр.)

Фрагментарний напис із Делосу, згідно з сучасною рекон-
струкцією, містить таке: “{Цар} Птолемей, син царя Птолемея 
Евергета, {статую} цариці Клеопатри, дружини його батька і йо-
го кузини, на знак вдячності до неї {присвятив} Аполлону, Арте-
міді і Лето” (OGIS 144 = ID 1530). У разі хибності припущення 
стосовно слова “цар” на початку напису автором присвяти був би 
син Птолемея VIII і Клеопатри ІІ царевич Птолемей Мемфісець 
(пор. еп. 28–29). У цьому разі спорудження статуї припадало б на 
період між початком внутрішньодинастичної громадянської вій-
ни 132–124 рр. (див. еп. 28) і вбивством вищезгаданого царевича 
(тобто на 131/130 р.) [Fraser 1972, II, 216–217, not. 237; пор.: Lor-
ber 2023, 144, 146]. Якщо ж зазначений син Птолемея VIII справді 
мав царський статус, то ним могла бути одна з двох нижчепере-
рахованих осіб. По-перше, йдеться про Птолемея IX Сотера ІІ 
за першого періоду його царювання в Єгипті (116–107 рр.)65; 

64 Про Клеопатру ІІІ див.: [Bennett 2001–2013, cleopatra_iii; Sewell-
Lasater 2020, 319–364].

65 зокрема, існує гіпотеза, згідно з якою фізичною матір’ю зазначе-
ного володаря могла бути Клеопатра ІІ [Pfeiffer 2017, 169–170, 238, 
Anm. 3].



А. Л. Зелінський

34                                                                         Сходознавство, 2025, № 96

по-друге (що найбільше мені імпонує), про позашлюбного сина 
того ж таки Птолемея VIII, царя Киренаїки Птолемея Апіона 
(103/102–96 рр.) [Bagnall 1972, 364; Huss 2001, 654–655; Bennett 
2001–2013, memphites not. 7, apion not. 6]66. В останньому випад-
ку цей вираз вдячності Клеопатрі ІІІ, безпосередньо пов’язаний з 
іменем Артеміди67, слід датувати періодом між 103/102 р. (воца-
ріння Апіона) [Bagnall 1972, 363–365; Hölbl 2001, 210; Huss 2001, 
654–655; Bennett 2001–2013, apion not. 6; інакше: Grainger 2024, 
89] і 101 р. (рік убивства зазначеної цариці – пор. прим. 64).

31. Присвята статуї Птолемея IX на Делосі
\(бл. 107/106 р.)

Бл. 107/106 р. тодішній придворний і сановник Птолемея IX 
(пор. еп. 30, 32) Столос, син Теона [Bagnall 1972; Hauben 1977], 
присвятив на Делосі статую свого сюзерена Аполлону, Артеміді 
та Лето (ID 1535 = SEG 27, 454) [Bagnall 1972, 359–361, not. 3; 
Hauben 1977, 223]. Ця подія відбулася на початку майже 20-річного 

66 Водночас, як у приватній розмові зазначив мій учитель д. і. н. 
В. Ставнюк, в обох останніх випадках смерть Птолемея VIII (пор.: 
[Grainger 2024, 61]) не завадила б іменуванню Клеопатри ІІІ не вдовою, 
а дружиною батька автора напису, оскільки ми маємо справу з підкрес-
ленням її царського статусу.

67 Натомість я вважаю недостатньо аргументованими припущення 
щодо наявності конотацій між Аполлоновою сестрою та самою Клео-
патрою ІІІ [Visser 1938, 78; Tondriau 1948, 27; van Oppen de Ruiter 2007, 
11–12; van Oppen de Ruiter 2021, № 40]. Зокрема, згадувана в цьому 
зв’язку причетність до культу останньої жриці Фосфорос (P.Dem.Cairo 
30602, 30603) може слугувати відсилкою не лише до відповідної епі-
клеси Артеміди (див. еп. 9), а й Гекати, Селени, Афіни, Деметри, Пер-
сефони та ін. [Schmidt 1941]. До речі, на мою думку, саме остання слу-
гувала б найбільш відповідною паралеллю зазначеній цариці. Згадаймо, 
що Персефона, як і Клеопатра ІІІ, була дочкою рідного брата й сестри, 
одруженою з власним дядьком (Hom. Hymn. II. 1–89; також див. еп. 29). 
Що ж до можливого зображення лука на глиняному відбитку з Едфу з 
портретом Клеопатри ІІІ (ROM 906.12.188), то навіть один зі співавто-
рів відповідної гіпотези, Б. ван Оппен де Рюйтер, зазначає невідповід-
ність іконографії діви-Артеміди представленій на печатці атрибутиці 
заміжньої цариці і висловлює невпевненість стосовно ідентифікації по-
дряпини на суттєво пошкодженому артефакті як вищезгаданої тради-
ційної зброї Аполлонової сестри [van Oppen de Ruiter 2021].



Артеміда-Бубастіс-Бастет: місце греко-єгипетської богині...

The Oriental Studies, 2025, № 96                                                                  35

вигнання Птолемея IX з Єгипту (пор.: [Bennett 2001–2013, ptole-
my_ix not. 12–14]).

32. Ототожнення Береніки ІІІ (?) з Артемідою
(87–80 рр.)

На двох глиняних відбитках з Едфу зображено індивідуалізо-
ваний портрет зрілої незаміжньої жінки, наділеної луком і сагай-
даком Артеміди (ROM 906.12.187; APM 8177–199) [van Oppen de 
Ruiter 2021, not. 39]. Згідно з обережним припущенням, вислов-
леним, зокрема, Б. ван Оппен де Рюйтером, цей портрет може 
належати птолемеївській цариці Береніці ІІІ (101–80 рр.)68. У разі 
слушності цього припущення персні з відповідними печатками 
(пор. еп. 18) були виготовлені в період між двома шлюбами за-
значеної цариці (87–80 рр.) (пор.: [Huss 2001, 667–670; Sewell-
Lasater 2020, 372–385]). У такому разі зазначені відбитки можуть 
слугувати непрямим доказом на користь повернення Береніки ІІІ 
до Єгипту одразу після загибелі її першого чоловіка, Птолемея X 
Александра І, у 87 р. (пор.: [Huss 2001, 667–668; Sewell-Lasater 
2020, 372–373; інакше: Bennett 2001–2013, berenice_iii not. 7–9, 
ptolemy_ix not. 16]).

33. Перебування Птолемея XII
у храмі Артеміди Ефеської (57/56 р.)

Протягом 58/57 р. вигнаний александрійцями з Єгипту Птоле-
мей XII (80–58, 55–51 рр.) безуспішно намагався спонукати Рим 
до надання йому військової допомоги задля повернення до Краї-
ни Нілу (Cic. Pro Rab. 4–12; Liv. Per. 104; Plut. Pomp. 49; Plut. Cat. 
Min. 35; Dio Cas. XXXIX. 12–16; Euseb. Chron. I, 167; Chron. Pa-
schal. 180.2) [Huss 2001, 685–688]. Водночас під час перебування 
в Римі він інспірував фізичне знищення значної частини вороже 
до нього налаштованого александрійського посольства (Cic. 
Har. Resp. 34; Cic. Pro Cael. 18, 23–24, 55–56; Strab. XVII. 1. 11; 
Dio Cas. XXXIX. 13–14) [Huss 2001, 687–688]. Імовірно, з огляду 
на острах перед помстою александрійців і неприязнь із боку час-
тини римських сенаторів Птолемей XII наприкінці 57 р. виїхав 
до підвладного Римові Ефеса й укрився в тамтешньому храмі 
Артеміди (Dio Cas. XXXIX. 16. 3) [Hölbl 2001, 228; Huss 2001, 
688; Grainger 2024, 146], наділеному правом притулку (пор. еп. 12, 

68 Про Береніку ІІІ див.: [Bennett 2001–2013, Berenice_iii; Sewell-La-
sater 2020, 365–391].



А. Л. Зелінський

36                                                                         Сходознавство, 2025, № 96

34)69. Під захистом богині зазначений цар перебував майже рік, 
аж поки наприкінці 56 р. не дістав бажану римську допомогу 
[Huss 2001, 688–692], що згодом (у 55 р.) дало йому змогу повер-
нутися до Єгипту (Dio Cas. XXXIX. 55–63) [Bennett 2001–2013, 
ptolemy_xii not. 19].

34. Перебування Арсиної IV і Клеопатри VIII в Ефесі
(бл. 46–32 рр.)

Молодша сестра і конкурентка Клеопатри VII (51–30 рр.) в 
боротьбі за александрійський престол, Арсиноя IV (48–47 рр.)70, 
після своєї поразки і примусового залучення до єгипетського трі-
умфу Юлія Цезаря (46 р.) була змушена, подібно до батька, Пто-
лемея XII (див. прим. 70), шукати захисту у храмі Артеміди 
Ефеської. З огляду на цілком успішний батьків прецедент (див. 
еп. 33) і царські почесті, надавані Арсиної верховним жерцем 
ефеської богині (App. Bel. Civ. V. 9), я вважаю, що місце перебу-
вання було свідомо обране самою невдалою претенденткою на 
александрійський престол. Проте укриття у храмі Артеміди за-
вершилося для Арсиної IV фатальною трагедією. У 41 р. її, ймо-
вірно на прохання Клеопатри VII, було вбито за наказом тріумві-
ра Марка Антонія (Flav. AJ, XV. 4. 1; = Flav. Contra Ap. II. 57; 
App. Bel. Civ. V. 9; пор.: Dio Cas. XLVIII. 24. 2) [Hölbl 2001, 229, 
241; Huss 2001, 730–731; Bennett 2001–2013, arsinoe_iv not. 11–15; 
Sewell-Lasater 2020, 428–431]. Клеопатра VII також прагнула 
покарання верховного жерця Артеміди, який називав її сестру 
царицею, проте, зрештою, з огляду на благання ефесців вирішила 
йому пробачити (App. Bel. Civ. V. 9). Однак схоже, що жителі 
Ефеса і далі очікували можливої помсти з боку цариці. Імовірно, 
саме цією обставиною варто пояснити улесливість ефесців, які ві-
тали Клеопатру VII як володарку (Plut. Ant. 58)71, коли вона разом 

69 В. Хусс навіть припускав, що Птолемей XII, бувши обожненим 
володарем, попередньо посідав власне помешкання в домі ефеської бо-
гині [Huss 2001, 688, Anm. 46].

70 Про Арсиною IV див.: [Bennett 2001–2013, arsinoe_iv; Sewell-La-
sater 2020, 424–431].

71 Використання Плутархом терміна “деспойна”, а не “потнія” фак-
тично не залишає можливості для припущення, згідно з яким ефесці, 
йменуючи Клеопатру володаркою, мали на увазі її порівняння зі своєю 
Артемідою.



Артеміда-Бубастіс-Бастет: місце греко-єгипетської богині...

The Oriental Studies, 2025, № 96                                                                  37

з тим-таки Марком Антонієм зимою 33/32 р. принагідно відвідала 
Ефес (Plut. Ant. 56) [Hölbl 2001, 245; Huss 2001, 741–742].

Висновки
Звичайно, наведений вище матеріал потребуватиме окремого 

поглибленого аналізу. Проте вже зараз на його підставі можна 
зробити низку попередніх висновків:

Заходи, пов’язані з культом Артеміди – Бубастіс – Бастет, су-
проводжували Александрійську династію, починаючи від її зас-
новника Птолемея І і завершуючи останньою її представницею – 
Клеопатрою VII. Водночас, якщо стосовно Артеміди йдеться про 
увесь час царювання династії, то стосовно Бубастіс і Бастет нам 
відомі лише випадки, датовані ІІІ–ІІ ст.72

У 17 випадках відповідна ініціатива походила безпосередньо 
від представників царського дому (еп. 1, 5, 8, 11–12, 16–20, 22–
23, 26, 3073, 32–34), у 13 – Птолемеї були прямими об’єктами ре-
лігійної діяльності, пов’язаної з культом Артеміди, Бубастіс чи 
Бастет (еп. 2–4, 6–7, 10, 13–15, 22, 24, 28, 31), у 4 – суб’єктами чи 
об’єктами відповідних культових дій, що мали непрямий стосу-
нок до птолемеївського контексту, були особи з близького цар-
ського оточення (еп. 9, 25, 27–28). Лише один з наведених епізо-
дів мав випадковий, спонтанний характер (еп. 12).

Загалом, у представлених епізодах привалює одноосібне фігу-
рування Артеміди (22 випадки). Водночас на території Єгипту 
переважають епізоди, пов’язані з Бубастіс і/або Бастет (еп. 7–8, 
11, 13–14, 16-17, 22, 24–26, 28)74; за територіальними ж межами 
Країни Нілу об’єктом уваги, пов’язаної з династією Птолемеїв, є 
сама лише Артеміда (еп. 4–5, 12, 15, 21, 23 – у зовнішніх птоле-
меївських володіннях та еп. 3, 10, 2075, 27, 29–31, 33–34 – на не-
підвладних Птолемеям територіях).

72 Водночас слід зазначити, що александрійський Бубастейон актив-
но функціонував навіть за часів Римської імперії [Abd El-Maksoud, Abd 
El-Fattah & Carrez-Maratray 2014, 150–151, 161–170].

73 Еп. 30 із присвятою представника дому Птолемеїв за птолемеїв-
ську царицю я зарахував до першої (вагомішої) групи.

74 Стосовно Артеміди див. еп. 1–2, 6, 9, 18–19, 32.
75 Хоча рішення про визнання недоторканності Магнесії-на-Меандрі 

було ухвалене в Єгипті, стосувалося воно не підпорядкованого Птоле-
меям поліса.



А. Л. Зелінський

38                                                                         Сходознавство, 2025, № 96

Взагалі ж можна стверджувати, що, всупереч більш раннім 
уявленням, культи Артеміди і Бастет, як окремо, так і поєднані в 
особі богині Бубастіс, відігравали у птолемеївській пропаганді 
важливу, хоча й не провідну, роль76.

Скорочення
AS – Ancient society.
APM – Allard Pierson Museum, Amsterdam.
BM – British Museum, London.
Caire JE – Journal d’Entrée, Musée égyptien du Caire.
CdÉ – Chronique d’Égypte.
CGC – Catalogue général des antiquités égyptiennes du Musée du 

Caire.
CPI – Corpus of Ptolemaic Inscriptions.
I.Didyma – Didyma Inscriptions. Texts and List.
I.Fayoum – Recueil des inscriptions grecques du Fayoum.
I.Kition – Kition dans les textes. Testimonia littéraires et épigra-

phiques et Corpus des inscriptions.
I.Louvre – Inscriptions grecques d‘Égypte et de Nubie au Musée 

du Louvre.
I.Magn – Die Inschriften von Magnesia am Mäander.
ID – Les inscriptions de Délos.
MAK – Museum August Kestner, Hannover.
MANN – Museo Archeologico Nazionale di Napoli.
NAM – National Archaeological Museum, Athens.
OGIS – Orientis Graeci inscriptiones Selectae.
RC – Royal Correspondence in the Hellenistic Period.
ROM – Royal Ontario Museum, Toronto.
SB – Sammelbuch griechischer Urkunden aus Ägypten, begründet 

im Auftrag der Strassburger Wissenschaftlichen Gesellschaft.
SEG – Supplementum Epigraphicum Graecorum.
SIG – Sylloge inscriptionum Graecarum.
TAM – Tituli Asiae Minoris.
YPM – Yale Peabody Museum, New Haven.
ZPE – Zeitschrift für papyrologie und epigraphik.
76 Щиро дякую численним українським і зарубіжним колегам, які 

допомагали мені під час пошуку матеріалів для написання цієї статті. 
Звичайно, ніхто з них не несе відповідальності за зміст положень, при-
пущень і гіпотез, викладених мною на цих сторінках.



Артеміда-Бубастіс-Бастет: місце греко-єгипетської богині...

The Oriental Studies, 2025, № 96                                                                  39

Література
Завьялова В. П. (2009), Каллимах и его гимны, Греко-латинский 

кабинет Ю. А. Шичалина, Москва.
Зелінський А. Л. (2009), «Можливе датування “Гімну до Де-

лоса” Каллімаха», Східний світ, № 1, с. 48–57.
Зелінський А. Л. (2010), Александрійські фараони та їхні 

піддані. Зміцнення влади перших Птолемеїв, Академперіодика, 
Київ.

Зелінський А. Л. (2020a), Від басилевсів-фараонів до фараонів-
басилевсів: перші 100 років Птолемеївської монархії,  “Твори”, 
Вінниця – Київ.

Зелінський А. Л. (2020b), «Персні “птолемеївського типу” і 
Північне Причорномор’я: виняток чи правило?», Східний світ, 
№ 1, с. 5–20. DOI: https://doi.org/10.15407/orientw2020.01.005 

Зелінський А. Л. (2023), “Визначення дати заснування нового 
александрійського Бубастейону Беренікою ІІ”, Східний світ, № 4, 
с. 5–18. DOI: https://doi.org/10.15407/orientw2023.04.005

Казаров С. С. (2009), История царя Пирра Эпирского, Изд-во 
СПбГУ, Санкт-Петербург.

Финогенова С. И. (2001), “Группа бронзовых эллинистических 
перстней из собрания ГМИИ им. А. С. Пушкина”, Вестник древ-
ней истории, № 2, c. 164–67.

Abd El-Maksoud M., Abd El-Fattah A. and Carrez-Maratray J.-Y. 
(2014), “Deux Inscriptions grecques du ‘Boubasteion’ d’Alexandrie”, 
AS, Vol. 44, pp. 149–77. DOI: https://doi.org/10.2143/AS.44.0.304 
4803

Abd El-Maksoud M., Abd El-Fattah A. and Seif el-Din M. (2012), 
“La fouille du Boubasteion d’Alexandrie: présentation préliminaire”, 
Bibliothèque d’archéologie méditerranéenne et africaine, Vol. 12, 
pp. 427–46.

Abd El-Maksoud M., Abd El-Fattah A. and Seif el-Din M. (2015), 
“Foundation Deposit Plaques from the Boubasteion”, Bulletin de la 
Société Archéologique d Alexandrie, Vol. 49, pp. 125–44.

Acosta-Hughes B., Lehnus L. and Stephens S. (eds) (2011), Brill’s 
Companion to Callimachus, Brill, Leiden.

Adorjáni Zs. (2017), “Artemis und Arsinoe. Zeitlosigkeit und 
Zeitbezug im Artemis-Hymnos des Kallimachos”, Hermes, Bd. 145, 
pp. 61–78.



А. Л. Зелінський

40                                                                         Сходознавство, 2025, № 96

Asolati M. (2023), Nummi Aenei Cyrenaici. Struttura e cronologia 
della monetazione bronzea cirenaica di età greca e romana (322/321 
a.C. – 180 d.C.), II ed., “L‘Erma” di Bretschneider, Roma.

Bagnall R. S. (1972), “Stolos the Admiral”, Phoenix, No. 4, 
pp. 358–68.

Barr-Sharrar B. (1985), “The Anticythera Fulcrum Bust: A Portrait 
of Arsinoë III”, American Journal of Archaeology, No. 4, pp. 689–92, 
pls 82–83.

Bennett Ch. (2001–2013), Egyptian Royal Genealogy, available at: 
https://www.instonebrewer.com/TyndaleSites/Egypt/ptolemies/ptole-
mies.htm (accessed 07 July 2025).

Boussac M.-F., Dana D., La’da Cs. and Seif El-din M. (2022), 
“Du Pseudo-Mégamédès au fils d’Eumèlos: Un dignitaire lagide ho-
noré par un koinon de soldats à Alexandrie (réédition de CPI I 55)”, 
Bulletin de Correspondence Hellenique, No. 2, pp. 489–556. DOI: 
https://doi.org/10.4000/13g36

Brumbaugh M. (2019), The New Politics of Olympos: Kingship in 
Kallimachos’ Hymns, Oxford University Press, Oxford.

Bruneau Ph. (1970), Recherches sur les cultes de Délos à l’époque 
hellénistique et à l’époque impériale, E. de Boccard, Paris.

Cameron A. (1995), Callimachus and His Critics, Princeton Uni-
versity Press, Princeton.

Caneva S. G. (2012), “Queens and Ruler Cults in early Hellenism: 
Festivals, Administration, and Ideology”, Kernos, Vol. 25, pp. 75–
101.

Caneva S. G. (2016), “Ritual Intercession in the Ptolemaic King-
dom. A Survey of Grammar, Semantics and Agency”, Erga-Logoi, 
No. 2, pp. 117–54. DOI: 10.7358/erga-2016-002-cane

Caneva S. G. (2023), The Power of Naming. Studies in the Epi-
cletic Language of Hellenistic Honours, Presses Universitaires de 
Liège, Liège.

Carney E. D. (2013), Arsinoe of Egypt and Macedon: A Royal 
Life, Women in Antiquity, Oxford University Press, Oxford.

Carrez-Maratray J.-Y. (2014), Bérénice II d’Égypte, une reine 
dans les étoiles, Ellipses, Paris.

Casella E. (2021), Le culte de Bastet/Boubastis en Égypte et sa 
diffusion en Méditerranée à l’époque Gréco-Romaine, Diss. PhD, 
Université Paris Sciences et Lettres, Paris.



Артеміда-Бубастіс-Бастет: місце греко-єгипетської богині...

The Oriental Studies, 2025, № 96                                                                  41

Chaniotis A. (2005), War in the Hellenistic World: A Social and 
Cultural History, Blackwell Publishing, Oxford.

Chepel E. (2022), “A New Papyrus Programme for the Theadel-
pheia: Ptolemaic Festival Culture and Dynastic Ideology”, ZPE, 
Bd. 222, pp. 159–78.

Clarysse W. (2007), “A royal journey in the Delta in 257 B.C. and 
the date of the Mendes stele”, CdÉ, T. 82, pp. 201–06.

Clayman D. (2014), Berenice II and the Golden Age of Ptolemaic 
Egypt, Women in antiquity, Oxford University Press, Oxford and 
New York.

Constantakopoulou Ch. (2017), Aegean Interactions: Delos and 
Its Networks in the Third Century, Oxford University Press, Oxford.

Coşkun A. (2022), “Berenike Phernophoros and Other Virgin 
Queens in Early-Ptolemaic Egypt”, Klio, No. 1, pp. 191–233. DOI: 
https://doi.org/10.1515/klio-2021-0040

Duchesne N. (2022), Le culte de Boubastis dans le monde Gréco-
Romain du IIe siècle av. J.-C. au IVe siècle apr. J.-C., Diss. Mast. 
Hist., Université catholique de Louvain, Louvain.

Franke P. (1989), “Pyrrhus”, The Cambridge Ancient History, 
Vol. VII, P. 2, pp. 456–85.

Fraser P. M. (1972), Ptolemaic Alexandria, Vol. I–II, Clarendon 
Press, Oxford.

Gorre G. (2009), Les relations du clerge egyptien et des Lagides 
d’apres les sources privees, Peeters, Leuven.

Grabowski T. (2010), Ostatni Triumf Ptolemeuszy. Czwarta Wojna 
syryjska (221–217 p. n. e.), Historia Jagellonica, Kraków.

Grabowski T. (2014), “The Cult of the Ptolemies in the Aegean in 
the 3rd Century BC”, Electrum, Vol. 21, pp. 21–41. DOI: https://doi.o
rg/10.4467/20800909EL.14.001.2778

Grainger J. D. (2022), The Ptolemies, Rise of a Dynasty: Ptole-
maic Egypt 330–246 BC, Pen & Sword, Barnsley.

Grainger J. D. (2024), The Decline and Fall of the Ptolemies: 
Ptolemaic Egypt 146–30 BC., Pen & Sword, Barnsley.

Harder A. (2019), “Taking Position: Later Hellenistic Epigramma-
tists”, in Chr. Henriksen (ed.), A Companion to Ancient Epigram, 
John Wiley & Sons, Inc., Hoboken (NJ), pp. 371–87.

Hauben H. (1977), “Was Stolos a Cyrenaean?”, ZPE., Bd. 25, 
pp. 221–26.



А. Л. Зелінський

42                                                                         Сходознавство, 2025, № 96

Hölbl G. (2001), A History of the Ptolemaic Empire, translated by 
T. Saavedra, Routledge, London and New York.

Hörster M. (2011), “Geistesleben in Alexandria im 2. Jh. v. Chr. und 
die sogenannte Gelehrtenvertreibung”, in A. Jordens and J. F. Quack 
(eds), Sonderdruck aus Ägypten zwischen innerem Zwist und äusse-
rem Druck Die Zeit Ptolemaios’ VI. bis VIII., Harrassowitz Verlag, 
Wiesbaden, pp. 201–18.

Huss W. (1994), Der makedonische König und die ägyptischen 
Priester. Studien zur Geschichte des ptolemaiischen Ägypten, Stutt-
gart (non vidi).

Huss W. (2001), Ägypten in hellenistischer Zeit: 332–30 v.Chr., 
C. H. Beck, München.

Johstono P. (2020), The Army of Ptolemaic Egypt 323 to 204 BC 
An Institutional and Operational History, Pen & Sword, Barnsley.

Klotz D. and LeBlanc M. (2012), “An Egyptian Priest in the Ptole-
maic Court: Yale Peabody Museum 264191”, in C. Zivie-Coche and 
I. Guermeur (eds), “Parcourir l’éternité”. Hommages à Jean Yoyotte: 
in II t., T. II, Brepols Publishers, Turnhout, pp. 645–98.

Lanciers E. (2017), “The Alleged Relations between Ptolemaic 
Egypt and Lycia after 197 BC and the Founding Date of the Lycian 
League”, ZPE., Bd. 204, pp. 116–27.

Lanciers E. (2020), “The Evolution of the Court Titles of the 
Ptolemaic Dioiketes in the Second Century”, AS., Vol. 50, pp. 99–
128. DOI: https://doi.org/10.2143/AS.50.0.3289080

Laukola I. (2016), Macedonian Kings, Egyptian Pharaohs. The 
Ptolemaic Family in the Encomiastic Poems of Callimachus, Diss. 
PhD, University of Helsinki, Helsinki.

Lévêque P. (1957), Pyrrhos, De Boccard, Paris.
Lorber C. C. (2018), Coins of the Ptolemaic Empire. Part 1: Ptole-

my I through Ptolemy IV, Vol. I, The American numismatic society, 
New York.

Lorber C. C. (2023), “Honoring the King in the Seleukid and 
Ptolemaic Empires. A Comparative Approach. Part 2”, Electrum, 
Vol. 30, pp. 103–95. DOI: https://doi.org/10.4467/20800909EL.23.00
5.17322

Massar N. (2016), “Trois inscriptions Ptolémaïques: dédicaces en 
l’honneur des souverains Lagides”, Les cahiers de Mariemont, T. 40, 
pp. 86–103.



Артеміда-Бубастіс-Бастет: місце греко-єгипетської богині...

The Oriental Studies, 2025, № 96                                                                  43

Meadows A. (2013), “The Ptolemaic League of Islanders”, in 
K. Buraselis, M. Stefanou and D. J. Thompson (eds), The Ptolemies, 
the Sea and the Nile. Studies in Waterborne Power, Cambridge Uni-
versity Press, Cambridge, pp. 19–38.

Meillier C. (1979), Callimaque et son temps. Recherches sur la 
carrière et la condition d’un écrivain à l’époque des premiers Lagi-
des, Université de Lille, Lille.

Mirizio J. (2021), “Two Ptolemaic Papyri from the Fordham Col-
lection”, ZPE., Bd. 219, pp. 135–48.

Müller S. (2007), “Arsinoë III. als Artemis? Zur Ikonographie 
ptolemäischer Königinnen”, Anzeiger der philosophisch-historischen 
Klasse, Bd. 142, pp. 137–60.

Müller S. (2009), Das hellenistische Königspaar in der medialen 
Repräsentation: Ptolemaios II. und Arsinoe II., Walter de Gruyter, 
Berlin and New York.

Nachtergael G. (1980), “Bérénice II, Arsinoé III, et l’offrande de 
la boucle”, CdÉ, T. 55, pp. 240–53.

Naville E. (1891), Bubastis (1887–1889), K. Paul, Trench, Trüb-
ner & co., London.

Nawotka K. (2023), The Nourisher of Apollo: Miletos from Xerxes 
to Diocletian, Harrassowitz Verlag, Wiesbaden.

Nolle J. (2003), “Neues von Themistokles!”, Antike Welt, No. 2, 
pp. 189–98.

Otto W. (1905, 1908), Priester und Tempel in hellenistischen 
Ägypten, 2 Bd., Teubner, Leipzig and Berlin.

Panov M. and Zelinskyi A. (2019), “Statue of Ptolemy II Philadel-
phus (villa Albani 558): Study of the Inscription and Problem of the 
Dating”, Studies in ancient art and civilization, Vol. 23, pp. 153–73. 
DOI: https://doi.org/10.12797/SAAC.23.2019.23.08

Petrovic I. (2007), Von den Toren des Hades zu den Hallen des 
Olymp. Artemiskult bei Theokrit und Kallimachos, Brill, Leiden and 
Boston.

Pfeiffer St. (2004), “Das Dekret von Kanopos (238 v.Chr.). Kom-
mentar und historische Auswertung einesdreisprachigen Synodaldek-
retes der ägyptischen Priester zu Ehren Ptolemaios’ III. und seiner 
Familie”, Archiv für Papyrusforschung, (Beih.), Bd. 18.



А. Л. Зелінський

44                                                                         Сходознавство, 2025, № 96

Pfeiffer St. (2008), Herrscher- und Dynastiekulte im Ptolemäer-
reich: Systematik und Einordnung der Kultformen, C. H. Beck, Mün-
chen.

Pfeiffer St. (2017), Die Ptolemäer: im Reich der Kleopatra, 
W. Kohlhammer GmbH, Stuttgart.

Pfeiffer St. (2021), 3 Makkabäer, Vandenhoeck & Ruprecht, Göt-
tingen.

Pryce F. N. (1931), Catalogue of Sculpture in the Department of 
Greek and Roman Antiquities of the British Museum, Vol. I, P. II, 
British Museum, London.

Quaegebeur J. (1991), “Le culte de Boubastis-Bastet en Égypte 
Gréco-Romaine”, in L. Delvaux and E. Warmenbol (eds), Les divins 
chats d’Egypte: un air subtil, un dangereux parfum, Peeters, Leuven, 
pp. 117–27. (non vidi).

Queyrel F. (2003), “Un ensemble du culte dynastique lagide: les 
portraits du groupe sculpte de Thmouis (Tell Timai)”, in N. Bonacasa 
et al. (eds), Faraoni come dei, Tolemei come faraoni. Atti del V Con-
gresso Internazionale Italo-Egiziano, Torino, Archivio di Stato – 8–12 
dicembre 2001, Museo Egizio di Torino, Torino and Palermo, pp. 474–
95.

Rigsby K. J. (1996), Asylia. Territorial Inviolability in the Helle-
nistic World, University of California Press, Berkeley, Los Angeles 
and London.

Rigsby K. J. (2011), “Two Texts of the Dioiketes Apollonius”, 
Bulletin of the American Society of Papyrologists, Vol. 48, pp. 131–9.

Schäfer D. (2011), Makedonische Pharaonen und hieroglyphische 
Stelen: historische Untersuchungen zur Satrapenstele und verwandten 
Denkmälern, Peeters, Leuven, Paris and Walpole (Ma).

Schmidt J. (1941), “Phosphoros (2–8)”, Pauly – Wissowa Rea-
lencyclopädie der classischen Altertumswissenschaft, Bd. XX, T. 1, 
pp. 654–56.

Sear D. R. (1975), Greek Coins and Their Values, Vol. I, Seaby 
Publications Ltd., London.

Sewell-Lasater T. (2020), Becoming Kleopatra: Ptolemaic Royal 
Marriage, Incest, and the Path to Female Rule, Diss. PhD, University 
of Houston, Houston.

Spier J. (1989), “A group of Ptolemaic engraved garnets”, The 
journal of The Walters Art Gallery, Vol. 47, pp. 21–38.



Артеміда-Бубастіс-Бастет: місце греко-єгипетської богині...

The Oriental Studies, 2025, № 96                                                                  45

Sorensen L. W. (2009), “Artemis in Cyprus”, in T. Fischer-Hansen 
and B. Poulsen (eds), From Artemis to Diana. The Goddess of Man 
and Beast, Museum Tusculanum Press; University of Copenhagen, 
Copenhagen, pp. 195–206.

Stephens S. (2003), Seeing Double. intercultural Poetics in Ptole-
maic Alexandria, University of California Press, Berkeley, Los Ange-
les and London.

Stephens S. (ed.) (2015), Callimachus. The Hymns, Oxford Uni-
versity Press, New York.

Świderkówna A. (1991), Bogowie zeszli z Olimpu. Bóstwo i Mit w 
greckiej Literaturze Świata hellenistycznego, Wiedza powszechna, 
Warszawa.

Thomas J. D. (1975), The epistrategos in Ptolemaic and Roman 
Egypt. Part 1: The Ptolemaic Epistrategos, Springer Fachmedien, 
Wiesbaden.

Tondriau J. L. (1948), “Princesses ptolémaïques comparées ou 
identifiées à des déesses. IIIe–Ier siècles avant J.C.”, Bulletin de la 
Société royale d’archéologie d’Alexandrie, T. 37, pp. 12–33.

Tully J. (2012), Networks, Hegemony, and Multipolarity in the 
Hellenistic Cyclades, Dis. PhD., Princeton University, Princeton.

van Oppen de Ruiter B. (2007), The religious identification of 
Ptolemaic queens with Aphrodite, Demeter, Hathor and Isis, Dis. 
PhD., City University of New York, New York.

van Oppen de Ruiter B. (2015a), Berenice II Euergetis. Essays in 
Early Hellenistic Queenship, Palgrave Macmillan, New York.

van Oppen de Ruiter B. (2015b), “The Marriage of Eirene and 
Eunostus of Soli: An Episode in the Age of the Successors”, Athe-
naeum, No. 2, pp. 458–76.

van Oppen de Ruiter B. (2021), “Hellenistic Motifs in the Edfu 
Hoard”, in B. van Oppen de Ruiter and R. Wallenfels (eds), Hellenis-
tic Sealings and Archives. Proceedings of the Edfu Connection, an 
International Conference, Brepols, Turnhout, pp. 51–77.

Vassileva M. (2001), “Further Considerations on the Cult of Ky-
bele”, Anatolian Studies, V. 51, pp. 51–63.

Visser C. E. (1938), Götter und Kulte im ptolemäischen Alexan-
drien, Dis. Dr. Phil., N. V. Noord-Hollandsche Uitgevers-mij., Am-
sterdam.



А. Л. Зелінський

46                                                                         Сходознавство, 2025, № 96

von Wöss F. (1923), Das Asylwesen Ägyptens in der Ptolemäerzeit 
und die spätere Entwicklung, C. H. Becksche Verlagsbuchhandlung 
Oskar Beck, München.

Weber G. (1993), Dichtung und höfische Gesellschaft. Die Rezep-
tion von Zeitgeschichte am Hof der ersten drei Ptolemäer, Franz 
Steiner Verlag, Stuttgart.

Wilimowska J. (2020), “Sacred animal cult workers in the ptole-
maic fayum”, The Journal of Juristic Papyrology, Vol. 50, pp. 263–
98. DOI: https://doi.org/10.36389/uw.jjurp.50.2020.pp.263-298

REFERENCES
Zav’yalova V. P. (2009), Kallimakh i ego gimny, Greko-latinskiy 

kabinet Yu. A. Shichalina, Moscow. (In Russian).
Zelinskyi A. L. (2009), “Mozhlyve datuvannya ‘Himnu do Delo-

sa’ Kallimakha”, Shìdnij svìt, No. 1, pp. 48–57. (In Ukrainian).
Zelinskyi A. L. (2010), Aleksandriys’ki faraony ta yikhni piddani. 

Zmitsnennya vlady pershykh Ptolemeyiv, Akademperiodyka, Kyiv. 
(In Ukrainian).

Zelinskyi A. L. (2020a), Vid basylevsiv-faraoniv do faraoniv-ba-
sylevsiv: pershi 100 rokiv ptolemeyivs’koyi monarkhiyi, “Tvory”, Vin-
nytsya and Kyiv. (In Ukrainian).

Zelinskyi A. L. (2020b), “Persni ‘ptolemeyivs’koho typu’ i Piv-
nichne Prychornomor’ya: vynyatok chy pravylo?”, Shìdnij svìt, No. 1, 
pp. 5–20. (In Ukrainian). DOI: https://doi.org/10.15407/orientw202 
0.01.005

Zelinskyi A. L. (2023), “Vyznachennya daty zasnuvannya novoho 
aleksandriys’koho Bubasteyonu Berenikoyu II”, Shìdnij svìt, No. 4, 
pp. 5–18. (In Ukrainian). DOI: https://doi.org/10.15407/orientw202 
3.04.005

Kazarov S. S. (2009), Istoriya tsarya Pirra Epirskogo, Izd-vo 
SPbGU, Saint Petersburg. (In Russian).

Finogenova S. I. (2001), “Gruppa bronzovykh ellinisticheskikh 
perstney iz sobraniya GMII im. A. S. Pushkina”, Vestnik drevney isto-
rii, No. 2, pp. 164–67. (In Russian).

Abd El-Maksoud M., Abd El-Fattah A. and Carrez-Maratray J.-Y. 
(2014), “Deux Inscriptions grecques du ‘Boubasteion’ d’Alexandrie”, 
AS, Vol. 44, pp. 149–77. DOI: https://doi.org/10.2143/AS.44.0.304 
4803



Артеміда-Бубастіс-Бастет: місце греко-єгипетської богині...

The Oriental Studies, 2025, № 96                                                                  47

Abd El-Maksoud M., Abd El-Fattah A. and Seif el-Din M. (2012), 
“La fouille du Boubasteion d’Alexandrie: présentation préliminaire”, 
Bibliothèque d’archéologie méditerranéenne et africaine, Vol. 12, 
pp. 427–46.

Abd El-Maksoud M., Abd El-Fattah A. and Seif el-Din M. (2015), 
“Foundation Deposit Plaques from the Boubasteion”, Bulletin de la 
Société Archéologique d Alexandrie, Vol. 49, pp. 125–44.

Acosta-Hughes B., Lehnus L. and Stephens S. (eds) (2011), Brill’s 
Companion to Callimachus, Brill, Leiden.

Adorjáni Zs. (2017), “Artemis und Arsinoe. Zeitlosigkeit und 
Zeitbezug im Artemis-Hymnos des Kallimachos”, Hermes, Bd. 145, 
pp. 61–78.

Asolati M. (2023), Nummi Aenei Cyrenaici. Struttura e cronologia 
della monetazione bronzea cirenaica di età greca e romana (322/321 
a.C. – 180 d.C.), II ed., “L‘Erma” di Bretschneider, Roma.

Bagnall R. S. (1972), “Stolos the Admiral”, Phoenix, No. 4, pp. 358–
68.

Barr-Sharrar B. (1985), “The Anticythera Fulcrum Bust: A Portrait 
of Arsinoë III”, American Journal of Archaeology, No. 4, pp. 689–92, 
pls 82–83.

Bennett Ch. (2001–2013), Egyptian Royal Genealogy, available 
at: https://www.instonebrewer.com/TyndaleSites/Egypt/ptolemies/
ptolemies.htm (accessed 07 July 2025).

Boussac M.-F., Dana D., La’da Cs. and Seif El-din M. (2022), 
“Du Pseudo-Mégamédès au fils d’Eumèlos: Un dignitaire lagide ho-
noré par un koinon de soldats à Alexandrie (réédition de CPI I 55)”, 
Bulletin de Correspondence Hellenique, No. 2, pp. 489–556. DOI: 
https://doi.org/10.4000/13g36

Brumbaugh M. (2019), The New Politics of Olympos: Kingship in 
Kallimachos’ Hymns, Oxford University Press, Oxford.

Bruneau Ph. (1970), Recherches sur les cultes de Délos à l’époque 
hellénistique et à l’époque impériale, E. de Boccard, Paris.

Cameron A. (1995), Callimachus and His Critics, Princeton Uni-
versity Press, Princeton.

Caneva S. G. (2012), “Queens and Ruler Cults in early Helle-
nism: Festivals, Administration, and Ideology”, Kernos, Vol. 25, 
pp. 75–101.



А. Л. Зелінський

48                                                                         Сходознавство, 2025, № 96

Caneva S. G. (2016), “Ritual Intercession in the Ptolemaic King-
dom. A Survey of Grammar, Semantics and Agency”, Erga-Logoi, 
No. 2, pp. 117–54. DOI: 10.7358/erga-2016-002-cane

Caneva S. G. (2023), The Power of Naming. Studies in the Epi-
cletic Language of Hellenistic Honours, Presses Universitaires de 
Liège, Liège.

Carney E. D. (2013), Arsinoe of Egypt and Macedon: A Royal Life 
(Women in Antiquity), Oxford University Press, Oxford.

Carrez-Maratray J.-Y. (2014), Bérénice II d’Égypte, une reine 
dans les étoiles, Ellipses, Paris.

Casella E. (2021), Le culte de Bastet/Boubastis en Égypte et sa 
diffusion en Méditerranée à l’époque Gréco-Romaine, Diss. PhD, 
Université Paris Sciences et Lettres, Paris.

Chaniotis A. (2005), War in the Hellenistic World: A Social and 
Cultural History, Blackwell Publishing, Oxford.

Chepel E. (2022), “A New Papyrus Programme for the Theadel-
pheia: Ptolemaic Festival Culture and Dynastic Ideology”, ZPE, Bd. 
222, pp. 159–78.

Clarysse W. (2007), “A royal journey in the Delta in 257 B.C. and 
the date of the Mendes stele”, CdÉ, T. 82, pp. 201–06.

Clayman D. (2014), Berenice II and the Golden Age of Ptolemaic 
Egypt. Women in antiquity, Oxford University Press, Oxford and New 
York.

Constantakopoulou Ch. (2017), Aegean Interactions: Delos and 
Its Networks in the Third Century, Oxford University Press, Oxford.

Coşkun A. (2022), “Berenike Phernophoros and Other Virgin 
Queens in Early-Ptolemaic Egypt”, Klio, No. 1, pp. 191–233. DOI: 
https://doi.org/10.1515/klio-2021-0040

Duchesne N. (2022), Le culte de Boubastis dans le monde Gréco-
Romain du IIe siècle av. J.-C. au IVe siècle apr. J.-C., Diss. Mast. 
Hist., Université catholique de Louvain, Louvain.

Franke P. (1989), “Pyrrhus”, The Cambridge Ancient History, 
Vol. VII, P. 2, pp. 456–85.

Fraser P. M. (1972), Ptolemaic Alexandria, Vol. I–II, Clarendon 
Press, Oxford.

Gorre G. (2009), Les relations du clerge egyptien et des Lagides 
d’apres les sources privees, Peeters, Leuven.



Артеміда-Бубастіс-Бастет: місце греко-єгипетської богині...

The Oriental Studies, 2025, № 96                                                                  49

Grabowski T. (2010), Ostatni Triumf Ptolemeuszy. Czwarta Wojna 
syryjska (221–217 p. n. e.), Historia Jagellonica, Kraków.

Grabowski T. (2014), “The Cult of the Ptolemies in the Aegean in 
the 3rd Century BC”, Electrum, Vol. 21, pp. 21–41. DOI: https://doi.o
rg/10.4467/20800909EL.14.001.2778

Grainger J. D. (2022), The Ptolemies, Rise of a Dynasty: Ptole-
maic Egypt 330–246 BC, Pen & Sword, Barnsley.

Grainger J. D. (2024), The Decline and Fall of the Ptolemies: 
Ptolemaic Egypt 146–30 BC., Pen & Sword, Barnsley.

Harder A. (2019), “Taking Position: Later Hellenistic Epigramma-
tists”, in Chr. Henriksen (ed.), A Companion to Ancient Epigram, 
John Wiley & Sons, Inc., Hoboken (NJ), pp. 371–87.

Hauben H. (1977), „Was Stolos a Cyrenaean?“, ZPE., Bd. 25, 
pp. 221–26.

Hölbl G. (2001), A History of the Ptolemaic Empire, translated by 
T. Saavedra, Routledge, London and New York.

Hörster M. (2011), „Geistesleben in Alexandria im 2. Jh. v. Chr. und 
die sogenannte Gelehrtenvertreibung“, in A. Jordens and J. F. Quack 
(eds), Sonderdruck aus Ägypten zwischen innerem Zwist und äusse-
rem Druck Die Zeit Ptolemaios’ VI. bis VIII., Harrassowitz Verlag, 
Wiesbaden, pp. 201‑218.

Huss W. (1994), Der makedonische König und die ägyptischen 
Priester. Studien zur Geschichte des ptolemaiischen Ägypten, Stutt-
gart (non vidi).

Huss W. (2001), Ägypten in hellenistischer Zeit: 332–30 v.Chr., 
C. H. Beck, München.

Johstono P. (2020), The Army of Ptolemaic Egypt 323 to 204 BC 
An Institutional and Operational History, Pen & Sword, Barnsley.

Klotz D. and LeBlanc M. (2012), “An Egyptian Priest in the Ptole-
maic Court: Yale Peabody Museum 264191”, in C. Zivie-Coche and 
I. Guermeur (eds), “Parcourir l’éternité”. Hommages à Jean Yoyotte: 
in II t., T. II, Brepols Publishers, Turnhout, pp. 645–98.

Lanciers E. (2017), “The Alleged Relations between Ptolemaic 
Egypt and Lycia after 197 BC and the Founding Date of the Lycian 
League”, ZPE., Bd. 204, pp. 116–27.

Lanciers E. (2020), “The Evolution of the Court Titles of the 
Ptolemaic Dioiketes in the Second Century”, AS., Vol. 50, pp. 99–
128. DOI: https://doi.org/10.2143/AS.50.0.3289080



А. Л. Зелінський

50                                                                         Сходознавство, 2025, № 96

Laukola I. (2016), Macedonian Kings, Egyptian Pharaohs. The 
Ptolemaic Family in the Encomiastic Poems of Callimachus, Diss. 
PhD, University of Helsinki, Helsinki.

Lévêque P. (1957), Pyrrhos, De Boccard, Paris.
Lorber C. C. (2018), Coins of the Ptolemaic Empire. Part 1: Ptole-

my I through Ptolemy IV, Vol. I, The American numismatic society, 
New York.

Lorber C. C. (2023), “Honoring the King in the Seleukid and 
Ptolemaic Empires. A Comparative Approac. Part 2”, Electrum, 
Vol. 30, pp. 103–95. DOI: https://doi.org/10.4467/20800909EL.23.00
5.17322

Massar N. (2016), “Trois inscriptions Ptolémaïques: dédicaces en 
l’honneur des souverains Lagides”, Les cahiers de Mariemont, T. 40, 
pp. 86–103.

Meadows A. (2013), “The Ptolemaic League of Islanders”, in 
K. Buraselis, M. Stefanou and D. J. Thompson (eds), The Ptolemies, 
the Sea and the Nile. Studies in Waterborne Power, Cambridge Uni-
versity Press, Cambridge, pp. 19–38.

Meillier C. (1979), Callimaque et son temps. Recherches sur la 
carrière et la condition d’un écrivain à l’époque des premiers 
Lagides, Université de Lille, Lille.

Mirizio J. (2021), “Two Ptolemaic Papyri from the Fordham Col-
lection”, ZPE., Bd. 219, pp. 135–48.

Müller S. (2007), “Arsinoë III. als Artemis? Zur Ikonographie 
ptolemäischer Königinnen”, Anzeiger der philosophisch-historischen 
Klasse, Bd. 142, pp. 137–60.

Müller S. (2009), Das hellenistische Königspaar in der medialen 
Repräsentation: Ptolemaios II. und Arsinoe II., Walter de Gruyter, 
Berlin and New York.

Nachtergael G. (1980), “Bérénice II, Arsinoé III, et l’offrande de 
la boucle”, CdÉ, T. 55, pp. 240–53.

Naville E. (1891), Bubastis (1887–1889), K. Paul, Trench, Trüb-
ner & co., London.

Nawotka K. (2023), The Nourisher of Apollo: Miletos from Xerxes 
to Diocletian, Harrassowitz Verlag, Wiesbaden.

Nolle J. (2003), “Neues von Themistokles!”, Antike Welt, No. 2, 
pp. 189–98.



Артеміда-Бубастіс-Бастет: місце греко-єгипетської богині...

The Oriental Studies, 2025, № 96                                                                  51

Otto W. (1905, 1908), Priester und Tempel in hellenistischen Ägyp-
ten, 2 Bd., Teubner, Leipzig and Berlin.

Panov M. and Zelinskyi A. (2019), “Statue of Ptolemy II Philadel-
phus (villa Albani 558): Study of the Inscription and Problem of the 
Dating”, Studies in ancient art and civilization, Vol. 23, pp. 153–73. 
DOI: https://doi.org/10.12797/SAAC.23.2019.23.08

Petrovic I. (2007), Von den Toren des Hades zu den Hallen des 
Olymp. Artemiskult bei Theokrit und Kallimachos, Brill, Leiden and 
Boston.

Pfeiffer St. (2004), “Das Dekret von Kanopos (238 v.Chr.). Kom-
mentar und historische Auswertung einesdreisprachigen Synodaldek-
retes der ägyptischen Priester zu Ehren Ptolemaios’ III. und seiner 
Familie”, Archiv für Papyrusforschung, (Beih.), Bd. 18.

Pfeiffer St. (2008), Herrscher- und Dynastiekulte im Ptolemäer-
reich: Systematik und Einordnung der Kultformen, C. H. Beck, Mün-
chen.

Pfeiffer St. (2017), Die Ptolemäer: im Reich der Kleopatra, 
W. Kohlhammer GmbH, Stuttgart.

Pfeiffer St. (2021), 3 Makkabäer, Vandenhoeck & Ruprecht, Göt-
tingen.

Pryce F. N. (1931), Catalogue of Sculpture in the Department of 
Greek and Roman Antiquities of the British Museum, Vol. I, P. II, 
British Museum, London.

Quaegebeur J. (1991), “Le culte de Boubastis-Bastet en Égypte 
Gréco-Romaine”, in L. Delvaux and E. Warmenbol (eds), Les divins 
chats d’Egypte: un air subtil, un dangereux parfum, Peeters, Leuven, 
pp. 117–27. (non vidi).

Queyrel F. (2003), “Un ensemble du culte dynastique lagide: les 
portraits du groupe sculpte de Thmouis (Tell Timai)”, in N. Bonacasa 
et al. (eds), Faraoni come dei, Tolemei come faraoni. Atti del V Con-
gresso Internazionale Italo-Egiziano, Torino, Archivio di Stato – 
8–12 dicembre 2001, Museo Egizio di Torino, Torino and Palermo, 
pp. 474–95.

Rigsby K. J. (1996), Asylia. Territorial Inviolability in the Helle-
nistic World, University of California Press, Berkeley, Los Angeles 
and London.

Rigsby K. J. (2011), “Two Texts of the Dioiketes Apollonius”, 
Bulletin of the American Society of Papyrologists, Vol. 48, pp. 131–9.



А. Л. Зелінський

52                                                                         Сходознавство, 2025, № 96

Schäfer D. (2011), Makedonische Pharaonen und hieroglyphische 
Stelen: historische Untersuchungen zur Satrapenstele und verwandten 
Denkmälern, Peeters, Leuven, Paris and Walpole (Ma).

Schmidt J. (1941), “Phosphoros (2–8)”, Pauly – Wissowa Realen-
cyclopädie der classischen Altertumswissenschaft, Bd. XX, T. 1, 
pp. 654–56.

Sear D. R. (1975), Greek Coins and Their Values, Vol. I, Seaby 
Publications Ltd., London.

Sewell-Lasater T. (2020), Becoming Kleopatra: Ptolemaic Royal 
Marriage, Incest, and the Path to Female Rule, Diss. PhD, University 
of Houston, Houston.

Spier J. (1989), “A group of Ptolemaic engraved garnets”, The 
journal of The Walters Art Gallery, Vol. 47, pp. 21–38.

Sorensen L. W. (2009), “Artemis in Cyprus”, in T. Fischer-Hansen 
and B. Poulsen (eds), From Artemis to Diana. The Goddess of Man 
and Beast, Museum Tusculanum Press; University of Copenhagen, 
Copenhagen, pp. 195–206.

Stephens S. (2003), Seeing Double. intercultural Poetics in Ptole-
maic Alexandria, University of California Press, Berkeley, Los Ange-
les and London.

Stephens S. (ed.) (2015), Callimachus. The Hymns, Oxford Uni-
versity Press, New York.

Świderkówna A. (1991), Bogowie zeszli z Olimpu. Bóstwo i Mit w 
greckiej Literaturze Świata hellenistycznego, Wiedza powszechna, 
Warszawa.

Thomas J. D. (1975), The epistrategos in Ptolemaic and Roman 
Egypt. Part 1: The Ptolemaic Epistrategos, Springer Fachmedien, 
Wiesbaden.

Tondriau J. L. (1948), “Princesses ptolémaïques comparées ou 
identifiées à des déesses. IIIe–Ier siècles avant J.C.”, Bulletin de la 
Société royale d’archéologie d’Alexandrie. T. 37, pp. 12–33.

Tully J. (2012), Networks, Hegemony, and Multipolarity in the 
Hellenistic Cyclades, Dis. PhD., Princeton University, Princeton.

van Oppen de Ruiter B. (2007), The religious identification of 
Ptolemaic queens with Aphrodite, Demeter, Hathor and Isis, Dis. 
PhD., City University of New York, New York.

van Oppen de Ruiter B. (2015a), Berenice II Euergetis. Essays in 
Early Hellenistic Queenship, Palgrave Macmillan, New York.



Артеміда-Бубастіс-Бастет: місце греко-єгипетської богині...

The Oriental Studies, 2025, № 96                                                                  53

van Oppen de Ruiter B. (2015b), “The Marriage of Eirene and Eu-
nostus of Soli: An Episode in the Age of the Successors”, Athenaeum, 
No. 2, pp. 458–76.

van Oppen de Ruiter B. (2021), “Hellenistic Motifs in the Edfu 
Hoard”, in B. van Oppen de Ruiter and R. Wallenfels (eds), Hellenis-
tic Sealings and Archives. Proceedings of the Edfu Connection, an 
International Conference, Brepols, Turnhout, pp. 51–77.

Vassileva M. (2001), “Further Considerations on the Cult of Ky-
bele”, Anatolian Studies, V. 51, pp. 51–63.

Visser C. E. (1938), Götter und Kulte im ptolemäischen Alexan-
drien, Dis. Dr. Phil., N. V. Noord-Hollandsche Uitgevers-mij., Am-
sterdam.

von Wöss F. (1923), Das Asylwesen Ägyptens in der Ptolemäerzeit 
und die spätere Entwicklung, C. H. Becksche Verlagsbuchhandlung 
Oskar Beck, München.

Weber G. (1993), Dichtung und höfische Gesellschaft. Die Rezep-
tion von Zeitgeschichte am Hof der ersten drei Ptolemäer, Franz 
Steiner Verlag, Stuttgart.

Wilimowska J. (2020), “Sacred animal cult workers in the ptole-
maic fayum”, The Journal of Juristic Papyrology, Vol. 50, pp. 263–
98. DOI: https://doi.org/10.36389/uw.jjurp.50.2020.pp.263-298

А. Л. Зелінський
АРТЕМІДА – БУБАСТІС – БАСТЕТ: МІСЦЕ ПОСТАТІ

ГРЕКО-ЄГИПЕТСЬКОЇ БОГИНІ ТА ДВОХ ЇЇ СКЛАДНИКІВ
У РЕЛІГІЙНІЙ ПОЛІТИЦІ ПТОЛЕМЕЇВ

У 2009 р. єгипетські археологи знайшли в Александрії птолемеїв-
ський храм синкретичної богині Бубастіс (Артеміди – Бастет). Ця зна-
хідка потребує перегляду наших уявлень про роль цієї богині і двох 
окремих її складників (грецької Артеміди та єгипетської Бастет) у пто-
лемеївській пропаганді. Автор статті зібрав і попередньо проаналізував 
35 епізодів, у яких Артеміда, Бубастіс чи Бастет були у спільному кон-
тексті з представниками і представницями царського дому Птолемеїв 
(306–30 рр. до Р. Х.). Переважна більшість запропонованих епізодів 
мають під собою безумовне фактологічне підґрунтя; водночас еп. № 3, 
17–19, 22–23, 32 мають більш чи менш гіпотетичний характер. На під-
ставі зібраного матеріалу зроблено такі висновки: 1. Всупереч communis 
opinion, культ Артеміди і Бастет, поєднаних в особі богині Бубастіс, ві-
дігравав у птолемеївській пропаганді важливу, хоча й не провідну, роль. 



А. Л. Зелінський

54                                                                         Сходознавство, 2025, № 96

2. Заходи, пов’язані з культом Артеміди / Бубастіс / Бастет супроводжу-
вали Александрійську династію, починаючи від її засновника Птолемея 
І і завершуючи останньою її представницею – Клеопатрою VII. Водно-
час, якщо стосовно Артеміди йдеться про увесь час царювання динас-
тії, то стосовно Бубастіс і Бастет нам відомі лише випадки, датовані 
ІІІ–ІІ ст. до Р. Х. 3. У 17 випадках відповідна ініціатива походила безпо-
середньо від Птолемеїв, у 13 – Птолемеї були прямими об’єктами ре-
лігійної діяльності, пов’язаної з культом Артеміди, Бубастіс чи Бастет, 
у 4 – суб’єктами чи об’єктами відповідних культових дій були не Пто-
лемеї, а особи з їхнього оточення. 4. Лише один епізод мав випадковий, 
принагідний характер (еп. 12). Загалом, у представлених епізодах пре-
валює одноосібне фігурування Артеміди (22 випадки). Водночас на те-
риторії Єгипту переважають епізоди, пов’язані з Бубастіс і/або Бастет 
(12 проти 7); за територіальними ж межами Країни Нілу об’єктом ува-
ги, пов’язаної з династією Птолемеїв, є сама лише Артеміда (6 випадків 
у зовнішніх птолемеївських володіннях і 9 – на непідвладних Птолеме-
ям територіях).

Ключові слова: Артеміда, Бубастіс, Бастет, Птолемеї, еллінізм, дав-
ньогрецька релігія, давньоєгипетська релігія

Стаття надійшла до редакції 14.08.2025


